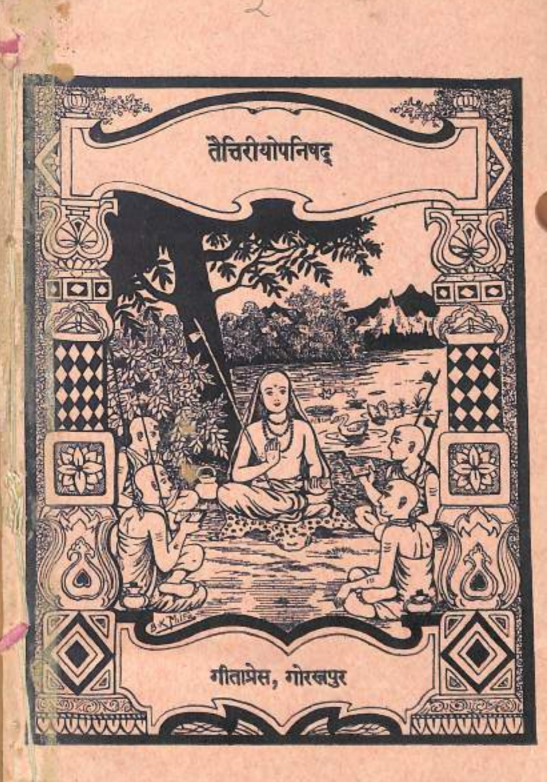
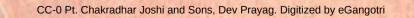
CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

art the







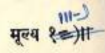
Lett.

तैत्तिरीयोपनिषद् सानुवाद शाङ्करभाष्यसहित

3 P

# गीताप्रेस, गोरखपुर

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri



सं॰ १९९३ प्रथम संस्करण ३२५० सं॰ १९९५ द्वितीय संस्करण ३००० सं॰ २००० तृतीय संस्करण ३०००

मुद्रक तथा प्रकाशक घनदयामदास जालान गी ता प्रे स , गो र ख पु र

## निवेदन

कृष्णयजुर्वेदीय तैत्तिरीयारण्यकके प्रपाठक ७-८ और ९ का नाम तैत्तिरीयोपनिषद् है। इनमें सप्तम प्रपाठक, जिसे तैत्तिरीयोपनिषद्की शोक्षावछी कहते हैं, सांहिती उपनिषद् कही जाती है और अष्टम तया नवम प्रपाठक, जो इस उपनिषद्की ब्रह्मानन्दवछी और मृगुवछी हैं, बारुणी उपनिषद् कहळाती हैं। इनके आगे जो दशम प्रपाठक है उसे नारायणोपनिषद् कहले हैं, वह याज्ञिकी उपनिषद् है। इनमें महत्त्वकी दृष्टिसे वारुणी उपनिषद् प्रधान है; उसमें विशुद्ध ब्रह्मविद्याका ही निरूपण किया गया है। किन्तु उसकी उपलब्धिके छिये चित्तकी एकाप्रता एवं गुरुकुपाकी आवश्यकता है। इसके छिये चित्तकी एकाप्रता एवं गुरुकुपाकी आवश्यकता है। इसके छिये शिक्षावछीमें कई प्रकारकी उपासना तथा शिष्य एवं आचार्यसम्बन्धी शिष्टाचारका निरूपण किया गया है। अतः औपनिषद सिद्धान्तको हृदयंगम करनेके छिये पहले शीक्षावल्ल्युक्त उपासनादिका ही आश्रय लेना चाहिये। इसके आगे ब्रह्मवन्दवछी तथा भगुवछीमें जिस ब्रह्मविद्याका निरूपण है उसके सम्प्रदायप्रवर्त्तक वरुण हैं; इसछिये वे दोनों बछियाँ वारुणी विद्या अथवा बारुणी उपनिषद् कहछाती हैं।

इस उपनिषद्पर भगवान् शङ्कराचार्यने जो भाष्य लिखा है वह बहुत ही विचारपूर्ण और युक्तियुक्त है। उसके आरम्भमें प्रन्यका CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri उपोद्धात करते हुए भगवान्ने यह बतलाया है कि मोक्षरूप परम-निःश्रेयसकी प्राप्तिका एकमात्र हेतु ज्ञान ही है। इसके लिये कोई अन्य साधन नहीं है। मीमांसकोंके मतमें 'खर्ग' शब्दवाच्य निरतिशय प्रीति (प्रेय) ही मोक्ष है और उसकी प्राप्तिका साधन कर्म है। इस मतका आचार्यने अनेकों युक्तियोंसे खण्डन किया है और खर्ग तया कर्म दोनोंहीकी अनित्यता सिद्ध की है।

इस प्रकार आरम्भ करके फिर इस वछीमें बतलायी हुई भिन्न-भिन्न उपासनादिकी संक्षिप्त व्याख्या करते हुए इसके उपसंहारमें भी भगवान् भाष्यकारने कुछ विशद विचार किया है। एकादश अनुवाकमें शिष्यको वेदका खाच्याय करानेके अनन्तर आचार्य सत्यभाषण एवं धर्माचरणादिका उपदेश करता है तथा समावर्तन संस्कारके लिये आदेश देते हुए उसे गहरूथोचित कमोंकी भी शिक्षा देता है। वहाँ यह बतलाया गया है कि देवकर्म, पितकर्म तथा अतिथिपूजनमें कभी प्रमाद न होना चाहिये; दान और खाध्यायमें भी कभी भूछ न होनी चाहिये, सदाचारकी रक्षाके लिये गुरुजनोंके प्रति श्रदा रखते हुए उन्हींके आचरणोंका अनुकरण करना चाहिये-किन्तु वह अनुकरण केवल उनके सुकृतोंका हो, दुष्कृतोंका नहीं । इस प्रकार समस्त वळीमें उपासना एवं गृहस्थजनोचित सदाचारका ही निरूपण होनेके कारण किसीको यह आशंका न हो जाय कि ये ही मोक्षके प्रधान साधन हैं इसलिये आचार्य फिर मोक्षके साक्षात् साधनका निर्णय करनेके लिये पाँच विकल्प करते हैं—(१) क्या परम श्रेयकी प्राप्ति केवल कर्मसे हो सकती है ? (२) अथवा विद्याकी अपेक्षायुक्त कर्मसे (३) किंवा कर्म और ज्ञानके समुचयसे (४) या कर्मकी अपेक्षावाले ज्ञानसे (५) अथवा केवल ज्ञानसे ? इनमेंसे अन्य सब पक्षोंको सदोष सिद्ध करते हुए आचार्यने यही निश्चय किया है कि केवल ज्ञान ही मोक्षका साक्षात् साधन है।

इस प्रकार शीक्षावछीमें संदितादिविषयक उपासनाओंका निरूपण कर फिर ब्रह्मानन्दवछीमें ब्रह्मविद्याका वर्णन किया गया है। इसका पहला CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri वाक्य है— 'त्रह्मविदामोति परम्' यदि गम्भीरतापूर्वक विचार किया जाय तो यह सूत्रभूत वाक्य ही सम्पूर्ण त्रक्षविद्याका बीज है । त्रक्ष और त्रह्मवित्के खरूपका विचार ही तो त्रक्षविया है और त्रह्मवेत्ताकी परप्राप्ति ही उसका फल है; अतः निःसन्देह यह वाक्य फल्सहित त्रह्मविद्याका निरूपण करनेवाला है । आगेका समस्त प्रन्थ इस सूत्रभूत मन्त्रकी ही व्याख्या है । उसमें सबसे पहले 'सत्वं ज्ञानमनन्तं त्रह्म' इस वाक्यद्वारा श्रुति ब्रह्मका लक्षण करती है । इससे ब्रह्मके खरूपका निश्चय हो जानेपर उसकी उपलब्धिके लिये पञ्चकोशका विवेक करनेके अभिप्रायसे उसने पक्षीके रूपकद्वारा पाँचों कोशोंका वर्णन किया है और उन सबके आधार-रूपसे सर्वान्तरतम परब्रह्मका 'व्रग्ध पुच्छं प्रतिष्ठा' इस वाक्यद्वारा निर्णय किया है । इसके पश्चात् ब्रह्मकी असत्ता माननेवाले पुरुषकी निन्दा करते हुए उसका अस्तित्व स्तीकार करनेवाले पुरुषकी प्रशंसा की है और उसे 'सत्त' बतलाया है । फिर ब्रह्मका सार्वारम्य प्रतिपादन करनेके लिये 'सोऽकामयत । वहु स्यां प्रजायेय' इग्यादि वाक्यद्वारा उसीको जगत्का अभिन्ननिमित्तोपादान कारण बतलाया है ।

इस प्रकार सरसंज्ञक ब्रह्मसे जगत्की उत्पत्ति दिखलकर फिर सप्तम अनुवाकमें असत्से ही सत्की उत्पत्ति वतलायी है । किन्तु यहाँ 'असत्' का अर्थ अभाव न समझकर अञ्याकृत ब्रह्म समझना चाहिये और 'सत्'का व्याकृत जगत् ; क्योंकि अत्यन्ताभावसे किसी भावपदार्थकी उत्पत्ति नहीं हो सकती और उत्पत्तिसे पूर्व सारे पदार्थ अव्यक्त थे ही । इसलिये 'असत्' शब्द अव्याकृत ब्रह्मका ही वाचक है । वह ब्रह्म रसखरूप है; उस रसकी प्राप्ति होनेपर यह जीव रसमय—आनन्दमय हो जाता है । उस रसकी लेशसे ही सारा संसार सजीव देखा जाता है । जिस समय साधनाका परिपाक होनेपर पुरुष इस अदृश्य अहारीर अनिर्वाच्य और अनाश्रय परमात्मामें स्थिति लाभ करता है उस समय वह सर्वथा निर्मय हो जाता है; और जो उसमें योड़ा-सा भी अन्तर करता है उसे भय प्राप्त होता है ।

अतः ब्रह्ममें स्थित होना ही जीवकी अभयस्थिति है; क्योंकि वहाँ भेदका सर्वथा अभाव है और भय मेदमें ही होता है 'ड्रितीयाद्वै भयं भवति' ।

इस प्रकार ब्रह्मनिष्ठकी अभयप्राप्तिका निरूपण कर ब्रह्मके सर्वान्तर्यामित्व और सर्वशासकत्वका वर्णन करते हुए ब्रह्मवेत्ताके आनन्दकी सर्वोत्कृष्टता दिखळायी है। वहाँ मनुष्य, मनुष्यगन्धर्व, देवगन्धर्व, पितृगण, आजानज-देव, कर्मदेव, देव, इन्द्र, वृहस्पति, प्रजापति और ब्रह्मा—इन सबके आनन्दोंको उत्तरोत्तर शतगुण वतलाते हुए यह दिखलाया है कि निष्काम ब्रह्मवेत्ताको वे सभी आनन्द प्राप्त हैं। क्यों न हो ? सबके अधिष्ठानभूत परब्रह्मसे अभिन्न होनेके कारण क्या वह इन सभीका आत्मा नहीं है। अतः सर्वरूपसे वही तो सारे आनन्दोंका मोका है। मोका ही क्यों, सर्व-आनन्दस्वरूप भी तो वही है, सारे आनन्द उसीके स्वरूपभूत आनन्द-महोदधिके क्षुद्रातिक्षुद्र कण ही तो हैं।

इसके पश्चात् हृदयपुण्डरीकस्थ पुरुषका आदित्यमण्डलस्थ पुरुषके साथ अमेद करते हुए यह बतलाया है कि जो इन दोनोंका अमेद जानता है वह इस लोक अर्थात् दृष्ट और अदृष्ट विषयसमूहसे निवृत्त होकर इस समष्टि अन्नमय, प्राणमय, मनोमय, विज्ञानमय एवं आनन्दमय आरमाको प्राप्त हो जाता है। इस प्रकार सारा प्रपश्च उसका अपना शरीर हो जाता है— उसके लिये अपनेसे मिन्न कुछ भी नहीं रहता। उस निर्भय और अनिर्वाच्य स्वारमतत्त्वकी जिसे प्राप्ति हो जाती है, उसे न तो किसीका भय रहता है और न किसी कृत या अकृतका अनुताप ही। जब अपनेसे भिन्न कुछ है ही नहीं तो भय किसका और किया कैसी ? किया तो देश, काल या वस्तुका परिच्छेद होनेपर ही होती है; उस एक, अखण्ड, अम्पादित, अद्वितीय वस्तुमें किसी प्रकारकी कियाका प्रवेश कैसे हो सकता है ?

इस प्रकार ब्रह्मानन्दवल्लीमें ब्रह्मविद्याका निरूपण कर मृगुवल्लीमें उसकी प्राप्तिका मुख्य साधन पञ्चकोश-विवेक दिखलानेके लिये वरुण और मृगुका आख्यान दिया गया है। आत्मतत्त्वका जिज्ञासु मृगु अपने पिता वरुणके पास जाता है और उससे प्रश्न करता है कि जिससे ये सब भूत उत्पन्न हुए हैं, जिससे उत्पन्न होकर जीवित रहते हैं और अन्तमें जिसमें ये लीन हो जाते हैं उस तत्त्वका मुझे उपदेश कीजिये। इसपर वरुणने अन्न, प्राण, चक्षु, श्रोत्र, मन और वाणी—ये ब्रह्मोपलव्धिके छः मार्ग वतलाकर उसे तप करनेका आदेश किया और कहा कि 'तपसा बद्ध विजिज्ञासस्व । तपो बह्य'—तपसे ब्रह्मको जाननेकी इच्छा कर, तप ही ब्रह्म है । भुगुने जाकर मनःसमाधानरूप तप किया और इन सबमें अन्नको ही ब्रह्म जाना । किन्तु फिर उसमें सन्देह हो जानेपर उसने फिर वरुणके पास आकर वही प्रश्न किया और वरुणने भी फिर वही उत्तर दिया । इसके पश्चात् उसने प्राणको ब्रह्म जाना और इसी प्रकार पुनः-पुनः सन्देह होने और पुनः-पुनः वरुणके वही आदेश देनेपर अन्तमें उसने आनन्दको ही ब्रह्म निश्चय किया ।

इस प्रकार हम देखते हैं कि इस उपनिषद्का प्रधान लक्ष्य ब्रह्म-ज्ञान ही है। इसकी वर्णन-शैली बड़ी ही मर्भस्पर्शिनी और शृह्वलाबद्ध है। मगवान् शङ्कराचार्यने इसके ऊपर जो भाष्य लिखा है वह भी बहुत विचारपूर्ण है। आशा है, विज्ञजन उससे यथेष्ट लाम उठानेका प्रयन्न करेंगे।

इस उपनिषद्के प्रकाशनके साथ प्रथम आठ उपनिषदोंके प्रकाशनका कार्य समाप्त हो जाता है। हमें इनके अनुवादमें श्रीविण्यु-वापटशास्त्रीकृत मराठी-अनुवाद, श्रीदुर्गाचरण मज्म्मदारकृत वंगळा-अनुवाद, ब्रह्मनिष्ठ पं० श्रीपीताम्बरजीकृत हिन्दी-अनुवाद और महा-महोपाच्याय डा० श्रीगंगानायजी झा एवं पं० श्रीसीतारामजी शास्त्रीकृत अंग्रेजी अनुवादसे यथेष्ट सहायता मिली है। अतः हम इन सभी महानुमावोंके अत्यन्त कृतज्ञ हैं। फिर भी हमारी अल्पज्ञताके कारण इनमें बहुत-सी वृटियों रह जानी खाभाबिक हैं। उनके लिये हम कृपान्छ पाठकोंसे सविनय क्षमा-प्रार्थना करते हैं और आशा करते हैं कि वे उनकी सूचना देकर हमें अनुगुहीत करेंगे, जिससे कि हम अगले संस्करणमें उनके संशोधनका प्रयत्न कर सकें। हमारी इच्छा है कि हम शीव्र ही छान्दोग्य और बृहदारण्यक भी हिन्दी-संसारके सामने रख सकें। यदि विचारशील वाचकबृन्दने हमें प्रोत्साहित किया तो बहुत सम्भव है कि हम इस सेवामें शीघ्र ही सफल हो सकें।

अनुवादक



# <sub>औहरिः</sub> विषय-सृची

| 200 C                           |                            |        |    |
|---------------------------------|----------------------------|--------|----|
| वेषय                            |                            |        | 48 |
| <ol> <li>शाम्तिपाठ</li> </ol>   |                            | •••    | 59 |
| 1                               | ग्रिश्वावछी                |        |    |
| ्प्रथम अनुवाक                   |                            |        |    |
| २. सम्बन्ध-भाष्य                |                            |        | 18 |
| ३. शीक्षावल्लीका शान्तिपाठ      |                            |        | 35 |
| द्वितीय अनुवाक                  |                            |        |    |
| ४. शीक्षाकी व्याख्या            |                            | •••    | 24 |
| तृतीय अनुवाक                    |                            |        |    |
| ५. पाँच प्रकारकी संहितोपासना    | ***                        |        | ২৩ |
| चतुर्थ अनुवाक                   |                            |        |    |
| ६. ओ और बुद्धिकी कामनावालों     | के लिये जप और होम-सम्बन्धी | सन्त्र | ĘĘ |
| पञ्चम अनुवाक                    |                            |        |    |
| ७. व्याहतिरूप ब्रह्मकी उपासना   | ***                        |        | 88 |
| षष्ठ अनुवाक                     |                            |        |    |
| ८. ब्रह्मके साक्षात् उपलन्धिखान | ন্তব্বাকাহাকা বৰ্ণন        |        | 80 |
| सप्तम अनुवाक                    |                            |        |    |
| ९. पाङ्करूपसे ब्रह्मकी उपायना   |                            |        | 48 |
| अष्टम अनुवाक                    |                            |        |    |
| ०, ओङ्कारोपासनाका विधान         |                            | •••    | 40 |

नवम अनुवाक ११. ऋतादि ग्रुम कर्मोंकी अवश्यक र्चव्यताका विधान .... ६१ द्शम अनुवाक १२. त्रिशङ्कुका वेदानुबचन .... ६५ एकादरा अनुवाक १३. वेदाव्ययनके अनन्तर शिष्यको आचार्यका उपदेश .... ६८ १४. मोध-साधनकी मीमांसा .... .... ७८ द्वादश अनुवाक .... .... ९३

#### त्रसानन्दवछी

#### प्रथम अनुवाक

| १५. ब्रह्मानन्दवल्लीका शान्तिपाठ                                  |       | 88      |
|-------------------------------------------------------------------|-------|---------|
| १६. ब्रह्मज्ञानके फल, सुष्टिकम और अज्ञमय कोशरूप पक्षीका वर्णन     |       | 98      |
| द्वितीय अनुवाक                                                    |       |         |
| १७. असकी महिमा तथा प्राणमय कोशका वर्णन                            |       | 198     |
| तृतीय अनुवाक                                                      |       |         |
| १८. प्राणकी महिमा और मनोमय कोशका वर्णन                            | •••   | 230     |
| चतुर्थ अनुवाक                                                     |       |         |
|                                                                   |       | 125     |
| पञ्चम अनुवाक                                                      |       |         |
| २०. विज्ञानकी महिमा तथा आनन्दभय कोशका वर्णन                       | •••   | 181     |
| पष्ट अनुवाक                                                       |       |         |
| २१. ब्रह्मको सत् और असत् जाननेवालोंका मेदा ब्रह्मज्ञ और अब्र      | प्रको |         |
| ब्रह्मप्राप्तिके विषयमें शङ्का तया सम्पूर्ण प्रपञ्चरूपसे ब्रह्मके | स्थित |         |
| होनेका निरूपण ····                                                | •••   | 840     |
| सप्तम अनुवाक                                                      |       |         |
| २२. ब्रह्मकी सुकृतता एवं आनन्दरूपताका तथा ब्रह्मवेशाकी अ          | स्वय- |         |
| प्राप्तिका वर्णन ···                                              | •••   | 102     |
| अप्टम अनुवाक                                                      |       |         |
| २३. ब्रह्मानन्दके निरतिशयत्वकी मीमांसा 🎌                          | •••   | 959     |
| १४. ब्रह्मात्मैक्य-दृष्टिका उपसंहार ···                           | •••   | 129     |
| नवम अनुवाक                                                        |       | 0.945-1 |
| २५. वसानन्दका अनुभव करनेवाले विद्वान्की अभवप्राप्ति               |       | 205     |
|                                                                   |       |         |

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

( 20 )

| ( ?? )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| भृगुवछी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                 |
| प्रथम अनुवाक<br>२६. भूगुका अपने पिता वरुणके पास जाकर ब्रह्मविद्याविषयक प्रश्न                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                 |
| करना तथा वरुणका ब्रक्षोपदेश 👘 🚥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <br>२१३         |
| द्वितीय अनुवाक<br>२७. अन्न ही नहा है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 286             |
| टतीय अनुवाक<br>२८. प्राण ही ब्रह्म है-ऐसा जानकर और उसीमें ब्रह्मके लक्षण<br>घटाकर भगुका पुनः वरुणके पास आना और उसके उपदेशसे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                 |
| पुनः तप करना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <br>२२०         |
| चतुर्थ अनुवाक<br>२९. मन ही त्रक्ष है-ऐसा जानकर और उत्तमें त्रद्वके ल्खण घटाकर<br>भरगुका पुनः वरुणके पास आना और उसके उपदेशसे पुनः<br>तप करना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 355             |
| पञ्चम अनुवाक<br>३०. विज्ञान ही बहा है— ऐसा जानकर और उसमें ब्रह्मके लक्षण<br>घटाकर सगुका पुनः वरुणके पास आना और उसके उपदेशसे<br>पुनः तप करना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | <br>२२२         |
| पष्ठ अनुवाक<br>३१. आनन्द ही बस है-ऐसा भगुका निश्चय करना तथा इस<br>भार्गवी वारुणी विद्याका महत्त्व और फल्ल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <br>२२३         |
| सप्तम अनुवाक<br>३२. अन्नकी निन्दा न करनारूप वत तथा शरीर और प्राणरूप अन्न-<br>ब्रह्मके उपायकको प्राप्त होनेवाले फलका वर्णन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <br>२२६         |
| अग्रम अनुवाक<br>३३. अन्नका त्याग न करनारूप वत तथा जल और ज्योतिरूप अन्न-<br>ब्रह्मके उपासकको प्राप्त होनेवाले फलका वर्णन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <br>२२८         |
| नवम अनुवाक<br>३४. अन्नसञ्चयरूप त्रत तथा पृथिवी और आकाशरूप अन्ननदाके                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                 |
| This is a second of the second | <br>And 100 100 |

उपासकको प्राप्त होनेवाले फलका वर्णन

259 ....

#### दशम अनुवाक

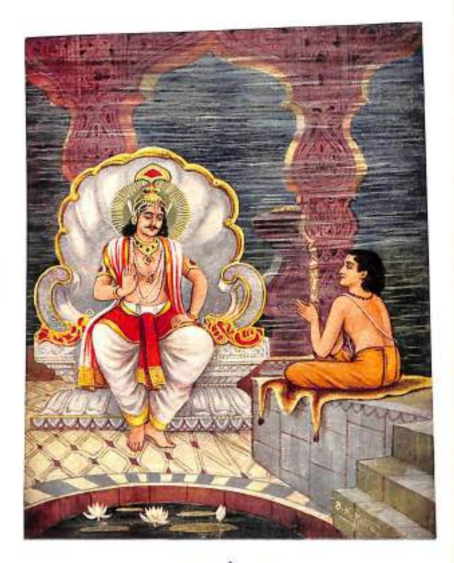
| ३५. राहागत अतियिको आश्रय<br>प्राप्त होनेवाला फल तथा |                  |             |       |
|-----------------------------------------------------|------------------|-------------|-------|
| वर्णन                                               | •••              |             | • २३० |
| ३६. आदित्य और देहोपाधिक चे                          | ोतनकी एकता जानने | वाले उपासक- |       |
| को मिलनेवाला फल                                     |                  |             | . 585 |
| ३७. ब्रह्मवेत्ताद्वारा गाया जानेवा                  | ळा खाम           |             | . 584 |
| ३८. शान्तिपाठ                                       | •••              |             | . 582 |



CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

Ζ.

.



वरुण और भृगु

norala 19.9.44

š

तत्सद्रहाणे नमः

# तैत्तिरीयोपनिषद्

मन्त्रार्थ, शाङ्करभाष्य और भाष्यार्थसहित

सर्वाशाध्वान्तनिर्मुक्तं सर्वाशाभास्करं परम् । चिदाकाशावतंसं तं सद्गुरुं प्रणमाम्यद्दम् ॥

#### **ज्ञान्तिपाठ**

ॐ शं नो मित्रः शं वरुणः । शं नो भवत्वर्यमा । शं न इन्द्रो बृहस्पतिः । शं नो विष्णुरुरुकमः । नमो ब्रह्मणे । नमस्ते वायो । त्वमेव प्रत्यक्षं ब्रह्मासि । त्वामेव प्रत्यक्षं ब्रह्म वदिष्यामि । ऋतं वदिष्यामि । सत्यं वदिष्यामि । तन्मामवतु तद्वक्तारमवतु । अवतु माम् । अवतु वक्तारम् ॥ ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः ॥

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

martice



131300151-

### प्रथम अनुवाक

सम्बन्ध-भाष्य

यसाजातं जगत्सर्वं यसिन्नेव प्रलीयते । येनेदं धार्यते चैव तस्मै ज्ञानात्मने नमः ॥ १ ॥

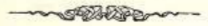
जिससे सारा जगत् उत्पन्न हुआ है, जिसमें ही यह लीन होता है और जिसके द्वारा यह धारण किया जाता है उस ज्ञानस्वरूपको मेरा नमस्कार है।

> यैरिमे गुरुभिः पूर्वं पदवाक्यप्रमाणतः । व्याख्याताः सर्ववेदान्तास्तान्नित्यं प्रणतोऽस्म्यहम् ॥ २ ॥

पूर्वकालमें जिन गुरुजनोंने पद, वाक्य और प्रमाणोंके विवेचनपूर्वक इन सम्पूर्ण वेदान्तों ( उपनिषदों ) की व्याख्या की है उन्हें मैं सर्वदा नमस्कार करता हूँ।

तैत्तिरीयकसारस्य मयाचार्यप्रसादतः । विस्पष्टार्थरुचीनां हि व्याख्येयं संप्रणीयते ॥ ३ ॥

जो स्वष्ट अर्थ जाननेके इच्छुक हैं उन पुरुषोंके लिये में श्रीआचार्यकी कुपासे तैत्तिरीयशाखाके सारभूत इस उपनिषद्की व्याख्या करता हूँ ।



शाङ्करभाष्यार्थ

संग्रित पापोंका क्षय ही जिनका मुख्य प्रयोजन है ऐसे नित्यकमोंका तथा सकाम पुरुषोंके लिये विहित काम्यकमोंका इससे पूर्ववर्ती ग्रन्थमें [अर्थात् कर्मकाण्डमें] परिज्ञान हो चुका है । अव कर्मानुष्ठानके कारणकी निवृत्तिके लिये ब्रह्मविद्याका आरम्भ किया जाता है ।

24

कामना ही कर्मकी कारण हो सकती हैं; क्योंकि वही उसकी प्रवर्तक है। जो लोग पूर्णकाम हैं उनकी कामनाओंका अभाव होनेपर खरूपमें स्थिति हो जानेसे कर्ममें प्रवृत्ति होनी असम्भव है । आरम-होनेपर दर्शनकी कामना पूर्ण ही पूर्णकामता [की सिद्धि] होती है; क्योंकि आत्मा ही ब्रह्म है और ब्रह्मवेत्ताको ही परमारमाकी प्राप्ति होती है ऐसा आगे [ श्रुति ] बतलायेगी। अतः अविद्याकी निवृत्ति होनेपर अपने आत्मामें स्थित हो जाना ही परमात्माकी प्राप्ति है; जैसा कि ''अभय पद प्राप्त कर लेता है" "[ उस समय ] इस आनन्द-मय आत्माको प्राप्त हो जाता है" इत्यादि श्वतियोंसे प्रमाणित होता है ।

नित्यान्यधिगतानि कर्माण्यु-पात्तदुरितक्षयार्था-<sup>उपक्रमः</sup> नि, काम्यानि च कलाथिनां पूर्वसिन्ग्रन्थे । इदानीं कर्मोपादानहेतुंपरिदाराय त्रद्ध-विद्या प्रस्तूयते ।

अनु० १]

कर्महेतुः कामः स्यात् । <sub>जारमधिदेवाप्त</sub> प्रवर्तकत्वात् । आ-<sup>कामो भवति</sup> प्तकामानां हि कामा-

मावे स्वात्मन्यवस्थानात् प्रवृत्त्य-तुषपत्तिः । आत्मकामित्वे चाप्त-कामताः आत्मा हि त्रस्नः तद्विदो हि परप्राप्ति वर्ध्न्यति । अतोऽविद्यानिव्दत्तौ स्वात्मन्य-वस्थानं परप्राप्तिः । "अभयं प्रतिष्ठां विन्दते" (तै० उ० २ । ७ । १ ) "एतमानन्दमयमात्मा-नम्रुपसंकामति" (तै० उ० २ । ८ । १२ ) इत्यादिश्चतेः ।

[ बही १

#### तैत्तिरीयोपनिषद्

काम्यप्रतिषिद्धयोरनारम्भा-चोष-द रिवधस्य मीमांसकमत-समीत्रा भोगेन क्षयान्नित्या-नुष्रानेन प्रत्यवायाभावादयत्नत खात्मन्यवस्थानं मोक्षः । 0व निरतिजयायाः प्रीतेः अथवा खर्गशब्दवाच्यायाः कर्महेत-त्वात्कर्मभ्य एव मोक्ष इति चेत । कर्मानेकत्वात् । अने-नः कानि ह्यारब्धफलान्यनारब्ध-फलानि चानेकजन्मान्तरकृतानि विरुद्धफलानि कर्माणि सम्भवन्ति। अतस्तेष्वनारव्धफलानामेकसि-ज्जन्मन्युपभोगक्षयासंभवाच्छेप-कर्मनिमित्तवरीरारम्भोषपत्तिः कर्मशेषसद्भावसिद्धिश्च "तद्य इह रमणीयचरणाः" ( ন্তা০ ত০ ५ । १० । ७ ) "ततः श्रेषेण" (आ० ध०२ | २ | २ | ३. गो०

35

पूर्व०-काम्य और निषिद्ध कर्मों-का आरम्भ न करनेसे, प्रारव्ध कर्मों-का भोगदारा क्षय हो जानेसे तथा नित्यकर्मोंके अनुष्ठानसे प्रत्यवायोंका अभाव हो जानेसे अनायास ही अपने आत्मामें स्थित होनारूप मोक्ष प्राप्त हो जायगा; अथवा 'स्वर्ग' शब्दवाच्य आत्यन्तिक प्रीति कर्म-जनित होनेके कारण कर्मसे ही मोक्ष हो सकता है--यदि ऐसा माना जाय तो ?

सिद्धान्ती-नहीं, क्योंकि कर्म तो बहुत-से हैं । अनेकों जन्मान्तरोंमें किये हुए ऐसे अनेकों विरुद्ध फुळवाले कर्म हो सकते हैं जिनमेंसे कुछ तो फलोन्मुख हो गये हैं और कुछ अभी फलोन्मुख नहीं हुए हैं । अतः उनमें जो कर्म अभी फलोन्मुख नहीं हुए हैं उनका एक जन्ममें ही क्षय होना असम्भव होनेके कारण उन अवशिष्ठ कमकि कारण दसरे शरीरका आरम्भ होना सम्भव ही है। ''इस लोकमें जो हाभ कर्म करनेवाले हैं [ उन्हें शुभयोनि प्राप्त होती है ]" "[ उपमोग किये कमोंसे ] बचे हुए कर्मोद्वारा [ जीवको आगेका शरीर

शाङ्करभाष्यार्थ

स्ट॰ ११ ) इत्यादिश्वतिस्मृति-शतेभ्यः ।

অনত १ ]

इष्टानिष्टकलानामनारव्धानां क्षयार्थानि नित्यानीति चेत ? नः अकरणे प्रत्यवायश्रव-णातु । प्रत्यवायशब्दो ह्यनिष्ट-विषयः । नित्याकरणनिमित्तस्य प्रत्यवायस्य दुःखरूपस्थागामिनः परिहारार्थानि नित्यानीत्यभ्युप-गमान्नानारव्धफलकर्मक्षयार्थानि। यदि नामानारव्धकर्मक्षया-र्यानि नित्यानि कर्माणि तथा-प्यश्चद्यमेव क्षपयेयुर्न शुद्धम् । विरोधाभावात । न हीष्टफलस्य कर्मणः शुद्धरूपत्वान्नित्यैर्विरोध उपपद्यते । शुद्धाशुद्धयोहिं विरो-धो यक्तः ।

प्राप्त होता है ]'' इत्यादि सैकड़ों श्रुति-स्मृतियोंसे अवशिष्ठ कर्मके सद्भावकी सिद्धि होती ही है ।

209

पूर्व०-इष्ट और अनिष्ट दोनों प्रकारके फल देनेवाले सन्नित कमों-का क्षय करनेके लिये ही नित्यकर्म हैं-ऐसी बात हो तो ?

सिद्धाम्ती-नहीं, क्योंकि उन्हें न करनेपर प्रत्यवाय होता है--ऐसा सुना गया है। 'प्रत्यवाय' शब्द अनिष्टका ही सूचक है। नित्य-कर्मोंके न करनेके कारण जो आगामी दु:खरूप प्रत्यवाय होता है उसका नाश करनेके लिये ही नित्यकर्म हैं--ऐसा माना जानेके कारण ने सन्नित कर्मोंके क्षयके लिये नहीं हो सकते।

और यदि नित्यकर्म, जिनका फल अभी आरम्भ नहीं हुआ है उन कमोंके क्षयके लिये हों भी तो भी वे अशुद्ध कर्मका ही क्षय करेंगे, शुद्धका नहीं; क्योंकि उनसे तो उनका विरोध ही नहीं है । जिनका फल इष्ट है उन कमोंका तो शुद्ध-रूप होनेके कारण नित्यकमोंसे विरोध होना सम्भव ही नहीं है । विरोध तो शुद्ध और अशुद्ध कमोंका ही होना उचित है ।

#### तैत्तिरीयोपनिषद्

इसके सिवा कर्मकी हेतुभूत कामनाओंकी निवृत्ति भी ज्ञानके अभावमें असम्भव होनेके कारण उन ( नित्यकमों ) के द्वारा सम्पूर्ण कमोंका क्षय होना सम्भव नहीं है; क्योंकि अनारमफल्टविषयिणी होनेके कारण कामना अनारमवेत्ताको ही हुआ करती है | आत्मामें तो कामना-का होना सर्वथा असम्भव है; क्योंकि वह नित्यप्राप्त है | और यह तो कहा ही जा चुका है कि खर्य आत्मा ही परन्नझ है |

िवली १

तथा नित्यकमेकित न करना तो अभावरूप है, उससे प्रत्यवाय होना असम्भव है । अतः नित्यकमौका न करना यह पूर्वसन्नित पापोंसे प्राप्त होनेवाळी प्रत्यवायकियाका ही लक्षण है । इसलिये ''अकुर्वन् विहितं कर्म" इस वाक्यके 'अकर्वन' पदमें 'शत' प्रत्ययका होना अनुचित नहीं है। अन्यया अभावसे भावकी उत्पत्ति सिद्ध होने-के कारण सभी प्रमाणोंसे विरोध हो जायगा । अतः ऐसा मानना सर्वया अयुक्त है कि [ कर्मानुष्ठानसे ] अनायास ही आरमखरूपमें सिति हो जाती है।

न च कर्महेतूनां कामानां ज्ञानाभावे निद्यत्त्यसंभवाद शेष-कर्मक्षयोपपत्तिः । अनात्मविदो हि कामोऽनात्मफलविषयत्वात् । खात्मनि च कामानुपपत्तिर्नित्य-प्राप्तत्वात् । स्वयं चात्मा परं ब्रक्षेत्युक्तम् ।

नित्यानां चाकरणमभावस्ततः प्रत्यवायानुपपत्तिरिति । अतः पूर्वोपचितदुरितेम्यः प्राप्यमाणा-याः प्रत्यवायक्रियाया नित्याकरणं रुक्षणमिति "अकुर्वन्विहितं कर्म" (मनु० ११ । ४४ ) इति शतु-र्नानुपपत्तिः । अन्यथाभावाद्धा-वोत्पत्तिरिति सर्वप्रमाणव्याकोप इति । अतोऽयत्नतः स्वात्मन्य-वस्थानमित्यनुपपन्तम् ।

#### হান্ধিৰমান্দ্ৰাৰ্য্য

अनु० १]

और यह जो कहा कि 'स्वर्ग' शब्दसे कही जानेवाली निरतिशय प्रीति कर्मनिमित्तक होनेके कारण मोक्ष कर्मसे ही आरम्भ होनेवाला है, सो ऐसी बात नहीं हैं; क्योंकि मोक्ष निख है और किसी भी निख वस्तुका आरम्भ नहीं किया जाता; लोकमें जिस वस्तुका भी आरम्भ होता है वह अनित्य हुआ करती है; इसलिये मोक्ष कर्मारब्ध नहीं है। एर्व०-ज्ञानसहित कर्मोमें तो नित्य मोक्षके आरम्भ करनेकी भी सामर्थ्य है ही ?

सिदान्ती-नहीं, क्योंकि ऐसा माननेसे विरोध आता है, मोक्ष नित्य है और उसका आरम्भ किया जाता है-ऐसा कहना तो परस्पर विरुद्ध है। पूर्व - जो बस्तु नष्ट हो जाती है वही फिर उत्पन्न नहीं हुआ करती, अतः प्रध्वंसाभावके समान नित्य होनेपर भी मोक्षका आरम्भ किया ही जाता है। ऐसा मानें तो ? सिद्धान्ती-नहीं, क्योंकि मोक्ष तो भावरूप है। प्रव्वंसामाव भी आरम्भ किया जाता ġ यह नहीं: क्योंकि संमव अभावमें कोई विशेषता न होनेके कारण यह तो केवल विकल्प ही है। भावका

यचोक्तं निरतिश्चयप्रीतेः खर्ग-शब्दवाच्यायाः कर्मनिमित्तत्वा-त्कर्मारव्ध एव मोक्ष इति, तन्न; नित्यत्वान्मोक्षस्य । न हि नित्यं किश्चिदारभ्यते लोके यदारव्धं तदनित्यमिति । अतो न कर्मा-रव्धो मोक्षः ।

विद्यासहितानां कर्मणां नि-त्यारम्भसामर्थ्यमिति चेत् ?

न; विरोधात् । नित्यं चा-

रभ्यत इति विरुद्धम् ।

यद्विनष्टं तदेव नोत्पद्यत इति ।

प्रध्वंसाभाववन्नित्योऽपि मोक्ष

आरम्य एवेति चेत् ?

न; मोक्षस भावरूपत्वात् । प्रध्वंसाभावोऽप्यारम्यत इति न संभवति; अभावस्य विश्रेषाभावादिकल्पमात्रमेतत् ।

#### तैत्तिरीयोपनिषद्

भावप्रतियोगी ह्यमावः यथा ह्यमिन्नोऽपि भावो घट-पटादिभिर्विजेष्यते মিন্স इच पटमाव इति: एवं घटभाव: निविशेषोऽप्यभावः क्रिया-गुणयोगादुद्रव्यादिवद्विकल्प्यते । न ह्यभाव उत्पलादिवहिशेषण-सहभावी | विश्वेषणवत्त्वे भाव एव स्थात ।

विद्याकर्मकर्तृनित्यत्वादिद्या-कर्मसन्तानजनितमोक्षनित्यत्व-

मिति चेत् ?

न; गङ्गास्रोतोवत्कर्तृत्वस्य

दुःखरूपत्वात् । कर्तृत्वोपरमे च

मोक्षविच्छेदात् । तसादविद्या-

માણાવ-જરાણ ( પંચાયાવમાં

कामकर्मोपादानहेतुनिवृत्तौ स्वा-

त्मन्यवस्थानं मोख इति ।

प्रतियोगी 'अभाव' ही कडलाता है। जिस प्रकार भाव बस्ततः अभिन्न होनेपर भी घट-पट आदि विशेषणोंसे भिन्नके समान घटमाव, पटमाब आदि रूपसे त्रिशेषित किया जाता है इसी प्रकार अभाव निर्विशेष होनेपर भी क्रिया और गणके योगसे द्रव्यादिके समान विकल्पित होता है । कमल आदि पदार्थीके समान अभाव विशेषणके सहित रहनेवाळा नहीं है। विशेषण-युक्त होनेपर तो वह भाव ही हो जायगा ।

पूर्व ० - विद्या और कर्म इनको कर्ता निस्य होनेके कारण विद्या और कर्मके अविग्ठिन प्रवाहसे होनेवाला मोक्ष निस्य ही होना चाहिये। ऐसा मानें तो ?

सिद्धान्ती--नहीं, गङ्गाप्रवाहके समान जो कर्तृत्व है वह तो दुःख-रूप है। [अतः उससे मोक्षकी प्राप्ति नहीं हो सकती, और यदि उसीसे मोक्ष माना जाय तो भी ] कर्तृत्वकी निद्दत्ति होनेपर मोक्षका विच्छेद हो जायगा। अतः अविद्या, कामना और कर्म-इनके उपादान कारणकी निद्दत्ति होनेपर आरमस्वरूपमें स्थित हो जाना ही मोक्ष है--यह सिद्ध

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

ख्यं

[ बङ्घी १

#### शाङ्करभाष्यार्थ

अनु०१]

चात्मा त्रस । तद्विज्ञानादविद्या- | होता है । तथा खयं आरमा ही ब्रह्म है और उसके ज्ञानसे ही अविद्याकी निवृत्तिरिति त्रहाविद्यार्थोपनिष-निवृत्ति होती है; अत: अब ब्रह्म-ज्ञानके छिये उपनिषद्का आरम्भ दारभ्यते । किया जाता है। उपनिषदिति विद्योच्यतेः अपना सेवन करनेवाले पुरुषोंके गर्भ, जन्म और जरा आदिका निशालन उपनिषच्छन्द- तच्छीलिनां गर्भज-( उच्छेद ) करने या उनका अवसादन निरुक्तिः न्मजरादिनिश्चात-( नाश ) करनेके कारण 'उपनिषदु' शब्दसे विद्या ही कही जाती है। नात्तदवसादनाहा ब्रह्मणो वोप-अथवा ब्रह्मके समीप ले जानेवाली निगमयितृत्वादुपनिषण्णं वास्यां होनेसे या इसमें परम श्रेय त्रहा उपस्थित है इसलिये | यह विद्या 'उप-परं श्रेय इति । तदर्थत्वावु-निषद्' है ] । उस विद्याने ही लिये ग्रन्थोऽप्युपनिषत । होनेके कारण ग्रन्थ भी 'उपनिषद' है।

#### शीक्षाबल्लीका शान्तिपाठ

ॐ इां नो मित्रः इां वरुणः । इां नो भवत्वर्यमा । इां न इन्द्रो बृहस्पतिः । इां नो विष्णुरुरुकमः । नमो बहाणे । नमस्ते वायो । त्वमेव प्रत्यक्षं ब्रह्मासि । त्वामेव प्रत्यक्षं ब्रह्म वदिष्यामि । ऋतं वदिष्यामि । सत्यं वदिष्यामि । तन्मामवतु तद्वक्तारमवतु । अवतु माम् । अवतु वक्तारम् ॥ ॐ ज्ञान्तिः ज्ञान्तिः ज्ञान्तिः ॥ १ ॥

[ प्राणवृत्ति और दिनका अभिमानी देवता ] मित्र ( सूर्यदेव ) हमारे लिये सुखकर हो । [ अपानवृत्ति और रात्रिका अभिमानी ] वरुण

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

22

#### तैत्तिरीयोपनिषद्

हमारे छिये सुखावह हो । [ नेत्र और सूर्यका अभिमानी देवता ] अर्यमा हमारे छिये सुखप्रद हो । बछका अभिमानी इन्द्र तथा [ वाक् और बुद्धिका अभिमानी देवता ] वृहरपति हमारे छिये शान्तिदायक हो । तथा जिसका पादविक्षेप (डग) बहुत विस्तृत है वह [ पादाभिमानी देवता ] विष्णु हमारे छिये सुखदायक हो । त्रहा [ रूप वायु ] को नमस्कार है । हे बायो ! तुम्हें नमस्कार है । तुम ही प्रत्यक्ष त्रहा हो । अतः तुम्हींको मैं प्रत्यक्ष त्रहा कहूँगा । तुम्हींको ऋत ( शास्त्रोक्त निश्चित अर्थ) कहूँगा और [ क्योंकि वाक् और शरीरसे सम्पन्न होनेवाले कार्य भी तुम्हारे ही अधीन हैं इसछिये ] तुम्हींको मैं सत्य कहूँगा । अतः तुम [ विद्यादानके द्वारा ] मेरी रक्षा करो तथा ब्रह्मका निरूपण करनेवाले आचार्यकी भी [ उन्हें वक्तृत्व-सामर्थ्य देकर ] रक्षा करो । मेरी रक्षा करो और वक्ताकी रक्षा करो । आधिभौतिक, आध्यात्मिक और आधिदैविक तीनों प्रकारके तार्योकी शान्ति हो ॥ १ ॥

ग्नं सुखं प्राणष्टत्तेरह्वश्वाभि-मानी देवतात्मा मित्रो नोऽस्माकं भवतु | तथैवापानष्टत्ते रात्रेश्वामि-मानी देवतात्मा वरुणः | चक्षु-ष्यादित्ये चाभिमान्यर्यमा | बल इन्द्रः | वाचि बुद्धौ च बहहस्पतिः | विष्णुरुरुक्रमो वि-स्तीर्णक्रमः पादयोरभिमानी | एवमाद्याध्यात्मदेवताः शं नः | भवत्विति सर्वत्रानुपङ्गः | प्राणवृत्ति और दिनका अभिमानी देवता मित्र हमारे लिये शं सुखरूप हो । इसी प्रकार अपानवृत्ति और रात्रिका अभिमानी देवता बरुण, नेत्र और सूर्यमें अभिमान करनेवाल अर्थमा, बल्में अभिमान करनेवाल इन्द्र, वाणी और बुद्धिका अभिमानी वृह्दस्पति तथा उरुक्रम अर्थात् विस्तीर्ण पादविक्षेपवाल पादाभिमानी देवता विष्णु—इत्यादि सभी अध्यात्म-देवता हमारे लिये सुखदायक हों । 'भवतु' (हों ) इस कियाका सभी वाक्योंके साथ सम्बन्ध है ।

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

[ बल्ली १

#### शाङ्करभाष्यार्थ

उनके सुखप्रद होनेपर ही ज्ञान-के श्रवण, धारण और उपयोग निर्विन्नतासे हो सकेंगे-इसल्टिये ही 'शं नो भवतु' आदि मन्त्रदारा उनकी सुखावहताके लिये प्रार्थना की जाती है।

अब ब्रह्मके जिज्ञासुदारा ब्रह्म-विश्लोंकी शान्तिके न्दिये विद्याके वायसम्बन्धी नमस्कार और वन्दन किये जाते हैं। समस्त कर्मोका फल वायके ही अधीन होनेके कारण ब्रह्म वाय है। ਤਜ ब्रह्मको में नमस्कार अर्थात प्रहीभाव (विनीतभाव) करता हूँ। यहाँ करोमि' यह किया वाक्यशेष है। हे वायो ! तम्हें नमस्कार है-मैं तुम्हें नमस्कार करता हूँ-इस प्रकार यहाँ परोक्ष और प्रत्यक्षरूपसे वाय ही कहा गया है।

इसके सिवा क्योंकि बाह्य चक्षु आदिकी अपेक्षा तुम्हीं समीपवर्ती— अञ्यवहित अर्थात् प्रत्यक्ष ब्रह्म हो इसल्टिये तुम्हींको में प्रत्यक्ष ब्रह्म कहूँगा। तुम्हींको ऋत अर्थात् शास्त और अपने कर्त्तव्यानुसार बुद्धिमें सम्यक्रूपसे निश्चित किया हुआ अर्थ कहूँगा; क्योंकि बह [ ऋत ]

तासु हि सुखकृत्सु विद्या-अवणधारणोपयोगा अप्रतिवन्धे-न भविष्यन्तीति तत्सुखकर्तृत्वं प्रार्थ्यते शं नो भवत्विति । व्रह्म विविदिपुणा नमस्कार-वन्दनक्रिये वायुविषये च्रह्म-विद्योपसर्गज्ञान्त्यर्थं क्रियेते । सर्व-क्रियाफलानां तदधीनत्वाव त्रद्ध वायुस्तस्मै त्रद्धणे नमः। प्रह्वीभावं करोमीति वावयशेषः। नमस्ते तुभ्यं हे वायो नमस्क-परोक्षप्रत्यक्षाभ्यां रोमीति वायुरेवाभिधीयते ।

अनु० १]

किं च त्वमेव चक्षुराद्यपेक्ष्य बाह्यं संनिक्तृष्टमञ्यवहितं प्रत्यक्षं त्रसासि यसात्तरमात्त्वामेव प्रत्यक्षं त्रह्म वदिष्यामि । ऋतं यथाशास्त्रं यथाकर्त्तव्यं बुद्धौ सुपरिनिश्चित्तमर्थं तदपि त्वद- 23

#### तैत्तिरीयोपनिषद्

[ चल्ली १

धीनत्वाच्चामेव वदिष्यामि । सत्यमिति स एव वाकायाभ्यां संपाद्यमानः, सोऽपि त्वदधीन एव संपाद्य इति त्वामेव सत्यं वदिष्यामि ।

तत्सर्वात्मकं वाय्वाख्यं ब्रह्म मयैवं स्तुतं सन्मां विद्यार्थिनम-वतु विद्यासंयोजनेन । तदेव ब्रह्म वक्तारमाचार्यं वक्तृत्व-सामर्थ्यसंयोजनेनावतु । अवतु मामवतु वक्तारमिति पुनर्वचन-मादरार्थम् । ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिरिति त्रिर्वचनमाध्यात्मि-काधिमौतिकाधिदैविकानां विद्या-प्राप्त्युपसर्गाणां प्रश्नमार्थम् ।।१।। तुम्हारे ही अधीन है। वाक् और शरीरसे सम्पादन किया जानेवाळा वह अर्थ ही सत्य कहळाता है, वह भी तुम्हारे ही अधीन सम्पादन किया जाता है; अत: तुम्हींको मैं सत्य कहूँगा।

वह बायुसंइक सर्वात्मक ब्रह्म मेरेद्वारा इस प्रकार स्तुति किये जानेपर मुझ विद्यार्थीको विद्यासे युक्त करके रक्षा करे। वही ब्रह्म वक्ता आचार्यको वक्तस्वसामर्थ्यसे युक्त करके उसकी रक्षा करे। मेरी रक्षा करे और वकाकी रक्षा करे-इस प्रकार दो बार कहना आदरके लिये है । 'ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः'– ऐसा तीन बार कहना विद्याप्राप्तिके आध्यात्मिक, आधिभौतिक और आधिदैविक बिन्नोंकी **बा**न्तिके छिये है ॥ १ ॥

इति शीक्षावल्ल्यां प्रथमोऽनुवाकः ॥ १ ॥

ままま

5-5-5-3-

રપ્ર

# द्वितीय अनुवाक

शीक्षाकी व्याख्या

अर्थज्ञानप्रधानत्वाद्रपनिषदो |

उपनिषद् अर्थज्ञानप्रधान है प्रन्थपाठे यत्नोपरमो मा भूदिति इन्थपाठे यत्नोपरमो मा भूदिति श्रीक्षाध्याय आरभ्यते श्रीक्षाध्याय आरभ्यते

शीक्षां व्याख्यास्यामः । वर्णः स्वरः । मात्रा बलम् । साम सन्तानः । इत्युक्तः शीक्षाध्यायः ॥ १ ॥

हम शीक्षाकी व्याख्या करते हैं। [अकारादि ] वर्ण, [ उदात्तादि ] स्वर, [ हस्वादि ] मात्रा, [ शब्दोच्चारणमें प्राणका प्रयत्नरूप ] वल, [ एक ही नियमसे उचारण करनारूप ] साम तथा सन्तान ( संहिता ) [ ये ही विषय इस अध्यायसे सीखे जाने योग्य 💐 🛛 । इस प्रकार शीक्षाध्याय कहा गया || १ ||

शिक्षा शिष्ट्यतेऽनयेति वर्णा-द्युच्चारणलक्षणम् । शिक्ष्यन्त इति वा शिक्षा वर्णादयः । शिक्षेव शीक्षा । दैर्घ्य छान्दसम् । ईकारका ] दीर्धत्व वैदिक प्रक्रियाके तां शीक्षां व्याख्यासामो बिस्प-समन्तात्कथयिष्यामः । ष्टमा

जिससे वर्णादिका उच्चारण सीखा जाय उसे 'शिक्षा' कहते हैं अथवा जो सीखे जायें वे वर्ण आदि ही शिक्षा हैं। शिक्षाको डी 'शीक्षा' कहा गया है । [ शीक्षाशब्दमें अनुसार है । उस शीक्षाकी हम व्याख्या करते हैं अर्थात् उसका सर्वतोभावसे स्पष्ट वर्णन करते हैं।

#### तैत्तिरीयोपनिषद्

[ वल्ली १

T h

| ACCESSION ACCESSION ACCESSION                               | ·व्याख्यास्यामः' यह पद 'वि' और                                                                                 |
|-------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| चक्षिङो वा ख्याञादिष्टस<br>व्याङ्पूर्वस्य व्यक्तवाकर्मण एत- | 'आङ्' उपसर्गपूर्वक 'चक्षिङ्' धातुवे                                                                            |
| व्याङ्पूवेख व्यक्तवाक्तमेण एत-                              | स्थानमें वैकल्पिक 'ख्याज्' आदेश                                                                                |
| इ्रम् ।                                                     | करनेसे निष्पन्न होता है। इसक<br>अर्थ स्पष्ट उचारण है।                                                          |
|                                                             | the second s |

तत्र वर्णाऽकारादिः, स्वर उदात्तादिः, मात्रा हस्वाद्याः, वलं प्रयत्नविशेषः, साम वर्णानां मध्य-मइत्त्योच्चारणं समता, सन्तानः सन्ततिः संहितेत्यर्थः । एष हि शिक्षितव्योऽर्थः । शिक्षा यस्मिन्न-ध्याये सोऽयं शीक्षाध्याय इत्येव-मुक्त उदितः । उक्त इत्युपसं-हारार्थः ॥ १ ॥

28

स्थानमें बेकलिपक 'ख्यान्' आदेश करनेसे निष्पन्न होता है। इसका अर्थ स्पष्ट उचारण है। तहाँ अकारादि वर्ण, उदातादि स्वर, हस्थादि मात्राएँ, [वर्णोके उचारणमें] प्रयत्नविशेषरूप बठ, वर्णोंको मध्यम वृत्तिसे उचारण करनारूप साम अर्थात् समता तथा सन्तान—सन्तति अर्थात् संहिता— यही शिक्षणीय त्रिषय है। शिक्षा जिस अध्यायमें है उस इस शीक्षा-अध्यायका इस प्रकार कथन यानी

प्रकाशन कर दिया गया । यहाँ 'उक्तः' पद उपसंहारके डिये है || १ ||

इति शीक्षावल्ल्यां द्वितीयोऽनुवाकः ॥ २ ॥



## तृतीय अनुवाक

पाँच प्रकारकी संहितोपासना

अधुना संहितोपनिषदुच्यते- अब संहितासम्बन्धिनी उपनिषत् ( उपासना ) कही जाती है---

सह नौ यशः । सह नौ ब्रह्मवर्चसम् । अथातः सःहिताया उपनिषदं व्याख्यास्यामः । पञ्चस्वधिकरणेषु । अधिलोकमधिज्योतिषमधिविद्यमधिप्रजमध्यात्मम् । ता महासःहिता इत्याचक्षते । अथाधिलोकम् । पृथिवी पूर्वरूपम् । द्यौरुत्तररूपम् । आकाशः संधिः ॥ १ ॥

वायुः संधानम् । इत्यधिलोकम् । अथाधि-ज्यौतिषम् । अग्निः पूर्वरूपम् । आदित्य उत्तररूपम् । आपः संधिः । वैद्युतः संधानम् । इत्यधिज्यौतिषम् । अथा-धिविद्यम् । आचार्यः पूर्वरूपम् ॥ २ ॥

अन्तेवास्युत्तररूपम् । विद्या संधिः । प्रवचनः-संधानम् । इत्यधिविद्यम् । अथाधिप्रजम् । माता पूर्व-रूपम् । पितोत्तररूपम् । प्रजा संधिः । प्रजननःश्संधानम् । इत्यधिप्रजम् ॥ ३ ॥

अथाध्यात्मम् । अधरा हनुः पूर्वरूपम् । उत्तरा हनुरुत्तररूपम् । वाक्संधिः । जिह्वा संधानम् । इत्य-

#### तैत्तिरीयोपनिषद्

[ वङ्घी १

ध्यात्मम् । इतीमा महासःश्हिता य एवमेता महासःश्हिता व्याख्याता वेद । संधीयते प्रजया पशुभिः । ब्रह्मवर्चसे-नान्नाचेन सुवर्गेण लोकेन ॥ ४ ॥

हम [ शिष्य और आचार्य ] दोनोंको साथ-साथ यश प्राप्त हो और हमें साथ-साथ ब्रह्मतेजकी प्राप्ति हो । [ क्योंकि जिन पुरुषोंकी बुद्धि शाखाध्ययनदारा परिमार्जित हो गयी है वे भी परमार्थतत्त्वको समझनेमें सहसा समर्थ नहीं होते. इसलिये ] अब हम पाँच अधिकरणोंमें संहिताकी \* उपनिषद् [ अर्थात् संहितासम्बन्धिनी उपासना ] की व्याख्या करेंगे । अधिलोक, अधिज्यौतिष, अधिविद्य, अधिग्रज और कहकर पुकारते हैं। अब अधिलोक ( लोकसम्बन्धी ) दर्शन ( उपासना ) का वर्णन किया जाता है---संहिताका प्रथम वर्ण प्रथिवी है, अन्तिम वर्ण गुलोक है, मध्यभाग आकाश है।। १।। और वायु सन्धान ( उनका परस्पर सम्बन्ध करनेवाळा ) है [ अधिलोक-उपासकको संहितामें इस प्रकार दृष्टि करनी चाहिये ]—यह अधिलोक दर्शन कहा गया । इसके अनन्तर अधिज्यौतिष दर्शन कहा जाता है- यहाँ संहिताका प्रथम वर्ण अग्नि है, अन्तिम वर्ण चुलोक है, मध्यभाग आप ( जल ) है और विद्युत् सन्धान है [ अधिज्यौतिष-उपासकको संहितामें ऐसी दृष्टि करनी चाहिये ]----यह अधिज्यौतिष दर्शन कहा गया । इसके पश्चात्त् अधिविध दर्शन कहा जाता है—इसकी संहिताका प्रथम वर्ण आचार्य है ॥ २ ॥ अन्तिम वर्ण शिष्य है, विद्या सन्धि है और प्रवचन ( प्रश्नोत्तर-रूपसे निरूपण करना ) सन्धान है [--ऐसी अधिविध-उपासकको दृष्टि

\* 'संहिता' शब्दका अर्थ सम्घि या वर्णोंका सामीप्य है । भिन्न-भिन्न वर्णोंके मिटनेपर ही शब्द बनते हैं; उनमें जब एक वर्णका दूसरे वर्णसे योग होता है तो उन पूर्वीत्तर वर्णोंके योगको 'सन्धि' कहते हैं और जिस शब्दोच्चारण-सम्बन्धी प्रयत्नके योगसे सन्धि होती है उसे 'सन्धान' कहा जाता है ।

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

24

#### शाङ्करमाध्यार्थ

29

अनु० ३]

करनी चाहिये ] । यह विधासम्बन्धी दर्शन कहा गया । इससे आगे अधिप्रज दर्शन कहा जाता है—यहाँ संहिताका प्रथम वर्ण माता है, अन्तिम वर्ण पिता है, प्रजा ( सन्तान ) सन्धि है और प्रजनन ( ऋतु-काल्में भार्यागमन ) सन्धान है [—अधिप्रज-उपासकको ऐसी दृष्टि करनी चाहिये ] । यह प्रजासम्बन्धी उपासनाका वर्णन किया गया ॥ ३ ॥ इसके पश्चात् अध्यात्मदर्शन कहा जाता है—इसमें संहिताका प्रथम वर्ण नीचेका हनु ( नीचेके होठसे ठोडीतकका भाग ) है, अन्तिम वर्ण जपरका हनु ( जपरके होठसे नासिकातकका भाग ) है, आन्तिम वर्ण जपरका हनु ( जपरके होठसे नासिकातकका भाग ) है, वाणी सन्धि है और जिह्ना सन्धान है [—ऐसी अध्यात्म-उपासकको दृष्टि करनी चाहिये ] । वह अध्यात्मदर्शन कहा गया । इस प्रकार ये महासंहिताएँ कहलाती हैं । जो पुरुष इस प्रकार व्याख्या की हुई इन महासंहिताऐँ कहलाती हैं । जो पुरुष इस प्रकार ज्याख्या की हुई इन महासंहिताओंको जानता है [ अर्थात् इस प्रकार उपासना करता है ] वह प्रजा, पशु, ब्रह्मतेज, अन्न और स्वर्गलोकसे संयुक्त किया जाता है । [ अर्थात् उसे इन सबकी प्राप्ति होती है ] ॥ ४ ॥

तत्र संहिताद्युपनिपत्परिज्ञा-ननिमित्तं यद्यद्यः प्रार्थ्यते तन्ना-वावयोः शिष्याचार्ययोः सहैवा-स्तु । तन्निमित्तं च यद्रह्मवर्चसं तेजस्तच सहैवास्त्विति शिष्य-वचनमार्शाः । शिष्यस्य ह्मक्रतार्थ-त्वात्प्रार्थनोपपद्यते नाचार्यस्य । इतार्थत्वात् । इतार्थो ह्याचार्यो नाम भवति ।

उस संहितादि उपनिषद अर्थात् संहितादिसम्बन्धिनी उपासना ] के परिज्ञानके कारण जिस यशकी याचना की जाती है वह हम शिष्य और आचार्य दोनोंको साथ-साथ ही प्राप्त हो । तथा उसके कारण जो ब्रह्मतेज होता है वह भी हम दोनोंको साथ-साथ ही मिले-इस प्रकार यह कामना शिष्य-का वाक्य है: क्योंकि জকনার্থ होनेके कारण शिष्यके लिये ही प्रार्थना करना सम्भव भी है-आचार्यके लिये नहीं; क्योंकि वह कतार्थ होता है। जो पुरुष कुतार्थ होता है वही आचार्य कहठाता है।

#### [ वही १

#### तैत्तिरीयोपनिषद्

अर्थात् पहले कहे हुए (3)(2) अध्ययनरूप विधानके अनन्तर, 'अतः'-क्योंकि ग्रन्थके अध्ययनमें अत्यन्त आसक्त की हुई बुद्धिको सहसा अर्थज्ञान [ को प्रहण करने ] में प्रवृत्त नहीं किया जा सकता, इसछिये हम प्रन्थकी समीपवर्तिनी संहितोपनिषद अर्थात् संहिता-सम्बन्धिनी दृष्टिकी पाँच अधिकरण -आश्रय अर्थात् ज्ञानके विषयोंमें व्याख्या करेंगे [ तात्पर्य यह कि वर्णीके विषयमें ঘাঁৰ प्र कारके ज्ञान बतलावेंगे ]।

वे पाँच अधिकरण कौन-से हैं ! सो वतलाते हैं—'अधिलोक'—जो दर्शन लोकविषयक हो उसे अधिलोक कहते हैं । इसी प्रकार अधिग्र्यौतिष, अधिविद्य, अधिप्रज और अध्यात्म भी समझने चाहिये । ये पञ्चविषय-सम्बन्धिनी उपनिषदें लोकादि महा-वस्तुविषयिणी और संहितासम्बन्धिनी हैं; इसलिये वेदवेत्तालोग इन्हें महती संहिता अर्थात् 'महासंहिता' कहकर पुकारते हैं ।

अब ऊपर बतलायी हुई उन ( पाँच प्रकारकी उपासनाओं ) मेंसे पहले अधिलोक-दृष्टि बतलायी जाती है ।

अथानन्तरमध्ययनरुक्षणवि-धानस्य, अतो यतोऽत्यर्थं ग्रन्थ-भाविता बुद्धिर्न श्रक्यते सहसार्थ-ज्ञानविषयेऽवतारयितुमित्यतः संहिताया उपनिषदं संहिताविषयं दर्शनमित्येतद्ग्रन्थसंनिकृष्टामेव व्याख्यासामः; पञ्चस्वधिकरणे-ष्वाश्रयेषु ज्ञानविषयेष्वित्यर्थः ।

कानि तानीत्याह-अधिलोकं लोकेव्वधि यद्द्यनं तद धिलोकम् । तथाधिज्यौतिपमधिविद्यमधिप्रज-मध्यात्ममिति । ता एताः पञ्च-विषया उपनिषदो लोकादिमहा-वस्तुविषयत्वात्संहिताविषयत्वाच महत्यश्च ताः संहिताश्च महा-संहिता इत्याचक्षते कथयन्ति वेदविदः ।

अथ तासां यथोपन्यस्ताना-

मधिलोकं दर्शनमच्यते । दर्शन-

## शाङ्करभाष्यार्थ

अनु०३]

यहाँ दर्शनक्रम बतलाना इष्ट होनेके कारण 'अथ' शब्दकी सर्वत्र अनुबत्ति करनी चाहिये । प्रथिवी पूर्वरूप है। यहाँ पूर्ववर्णही पूर्वरूप कहा गया है। इससे यह वतलाया गया है कि संहिता ( सन्धि ) के प्रथम वर्णमें पृषित्रीदृष्टि करनी चाहिये। इसी प्रकार चुलोक उत्तररूप ( अन्तिम वर्ण ) है, आकाश अर्थात् अन्तरिक्ष सन्धि-पूर्व और उत्तर-रूपका मध्य है अर्थात इसमें ही पूर्व और उत्तररूप एकत्रित किये जाते हैं। वायु सन्धान है। जिससे सन्धि की जाय उसे सन्धान कहते हैं। इस प्रकार अधिलोक दर्शन कहा गया। इसीके समान अथाधिज्यौतिषम्' इत्यादि मन्त्रोंका अर्थ भी समझना चाहिये।

'इति' और 'इमाः' इन शब्दोंसे पूर्वोक्त दर्शनोंका परामर्श किया जाता है। जो कोई इस प्रकार व्याख्या की हुई इस महासंहिताको जानता अर्थात्त उपासना करता है– यहाँ उपासनाका प्रकरण होनेके कारण 'वेद' शब्दसे उपासना समझना चाहिये जैसा कि 'इति प्राचीन-योग्योपार्स्व'इस आगे (१।६।२ में) कहे जानेवाले वचनसे सिद्ध होता है।

क्रमविवक्षार्थोऽथश्वबदः सर्वत्र। पृथिवी पूर्वरूपं पूर्वी वर्णः पूर्व-रूपम् । संहितायाः पूर्वे वर्णे पृथिवीद्दष्टिः कर्तव्येत्युक्तं भवति। तथा द्यीः उत्तररूपमाकाशोऽन्त-रिक्षलोकः संधिर्मध्यं पूर्वोत्तर-रूपयोः संधीयेते असिन्पूर्वोत्तर-रूपे इति । वायुः संधानम् । संधीयतेऽनेनेति संधानम् । इत्य-धिलोकं दर्शनमुक्तम् । अथाधि-ज्यौतिषमित्यादि समानम् । इतीमा इत्युक्ता उपप्रदर्श्यन्ते । यः कश्चिदेवमेता महासंहिता व्याख्याता वेदोपास्ते । वेदेत्यु-साहिज्ञानाधिकारात् पासनं "इति प्राचीनयोग्योपास्ख" इति च वचनात् । उपासनं च यथा-

१. हे प्राचीनयोग्य शिष्य ! इस प्रकार तू उपासना कर ।

शाखानुसार समान प्रत्ययके प्रवाहका नाम 'उपासना' है । वह प्रवाह विजा-तीय प्रत्ययोंसे रहित और शास्रोक आलम्बनको आश्रय करनेवाला होना चाहिये । लोकमें भग्रहकी उपासना करता है' 'राजाकी उपासना करता है' इत्यादि वाक्योंमें 'उपासना' शब्दका अर्थ प्रसिद्ध ही है। जो पुरुष गुरु आदिकी निरन्तर परिचर्या करता है वही 'उपासना करता है' ऐसा कहा जाता है । वही उस उपासना-का फूल भी प्राप्त करता है । अतः इस महासंहिताके सम्बन्धमें भी जो पुरुष इस प्रकार उपासना करता है बद िंमन्त्रमें बतलाये हए ] प्रजासे लेकर खर्गपर्यन्त समस्त पदार्थोंसे सम्पन्न होता है, अर्थात् प्रजादिरूप फल प्राप्त करता है ॥ १–८ ॥

िवली १

शास्त्रं तुल्यप्रत्ययसन्ततिरसंकीणो चातत्प्रत्यर्थैः वास्रोक्तालम्बन-विषया च । प्रसिद्ध श्वोपासन-शब्दार्थो लोके गुरुप्रुपास्ते राजानमुपास्त इति । यो हि गुर्बादीन्सन्ततम्पचरति स उपास्त इत्युच्यते । स च फलमामोत्यु-पासनस्य। अतोऽत्रापि च य एवं वेद संधीयते प्रजादिभिः खर्गान्तैः । प्रजादिफलान्यामो-तीत्यर्थः ॥१-४॥

35

इति शीक्षावल्ल्यां तृतीयोऽनुवाकः ॥ ३ ॥



## चतुर्थ अनुवाक श्री और बुद्धिकी कामनावालोंके लिये जप और होमसम्बन्धी मन्त्र

अव 'यश्छन्दसाम्' इत्यादि मन्त्रोंसे मेधाकामी तथा श्रीकामी पुरुषोंके लिये उनकी प्राप्तिके साधन जप और होम बतलाये जाते हैं; क्योंकि "वह इन्द्र मुझे मेधासे प्रसन्न अयवा बल्खुक करें" तथा ''अतः उस श्रीको तू मेरे पास ला" इन वाक्योंमें [ क्रमशः मेधा और श्री-प्राप्तिके लिये की गयी प्रार्थनाके ] लिङ्ग देखे जाते हैं ।

स्य श्रीकामस्य च तत्प्राप्तिसाधनं जपहोमावुच्येते । ''स मेन्द्रो

यच्छन्दसामिति मेधाकाम-

मेधया स्पृणोतु'' ''ततो मे श्रिय-

मावह'' इति च लिङ्गदर्शनात् । व्हिङ्ग देखे जाते हैं । यश्छन्दसामृषभो विश्वरूपः । छन्दोभ्यो

यश्छन्दसामृषभो विश्वरूपः । छन्दोभ्योऽध्य-मृतात्संबभूव । स मेन्द्रो मेधया स्पृणोतु । अमृतस्य देव धारणो भूयासम् । शरीरं मे विचर्षणम् । जिह्वा मे मधुमत्तमा । कर्णाभ्यां भूरि विश्रुवम् । ब्रह्मणः कोशोऽसि मेधया पिहितः । श्रुतं मे गोपाय । आवहन्ती वितन्वाना ॥ १ ॥

कुर्वाणाचीरमात्मनः । वासाः सि मम गावश्च । अन्नपाने च सर्वदा । ततो मे श्रियमावह । लोमशां पशुभिः सह स्वाहा । आमायन्तु ब्रह्मचारिणः स्वाहा । विमायन्तु बह्मचारिणः स्वाहा । प्रमायन्तु ब्रह्मचारिणः स्वाहा । दमायन्तु ब्रह्मचारिणः स्वाहा । शमायन्तु ब्रह्मचारिणः स्वाहा ॥ २ ॥

तै॰ उ॰ ५-६-

जो वेदोंमें ऋषम ( श्रेष्ठ अथवा प्रधान ) और सर्वरूप है तया वेदरूप अमृतसे प्रधानरूपसे आविर्भृत हुआ है वह [ ऑकाररूप ] इन्द्र ( सम्पूर्ण कामनाओंका ईश ) मुझे मेघासे प्रसन्न अथवा वल्युक्त करे । हे देव ! मैं अमृतत्व ( अमृतत्वके हेतुभूत त्रसज्ञान ) का धारण करने-बाला होऊँ । मेरा शरीर विचक्षण (योग्य) हो । मेरी जिह्ना अरयन्त मधुमती (मधुर भाषण करनेवाळी) हो । मैं कानोंसे खुब अवण करूँ। [ है ओंकार!] त्रब्रह्मका कोप है और छौकिक बुद्धिसे ढेंका हुआ है [ अर्थात लेकिक बुद्धिके कारण तेरा ज्ञान नहीं होता ] । त. मेरी श्रवण की हुई विद्याकी रक्षा कर । मेरे लिये बला, गौ और अन्न-पानको सर्वदा शीघ्र ही ले आनेवाली और इनका विस्तार करनेवाली श्रीको [ भेड़-बकरी आदि ] जनवाले तथा अन्य पशुओंके सहित बुद्धि प्राप्त करानेके अनन्तर तू मेरे पास ला-खाहा । ब्रह्मचारीलोग मेरे पास आर्थे-स्वाहा । ब्रह्मचारीलोग मेरे प्रति निष्कपट हों-स्वाहा । ब्रह्मचारी-लोग प्रमा ( यथार्थ झान ) को धारण करें---खाहा । ब्रह्मचारीलोग दम (इन्द्रियदमन) करें---साहा। ब्रह्मचारीलोग शम (मनोनिग्रह) करें—खाद्दा। [ इन मन्त्रोंके पीछे जो 'खाद्दा' शब्द है यह इस बातको सुचित करता है कि ये हवनके लिये हैं ] ॥ १-२ ॥

| यक्छन्दसां वेदानाम्रुषभ                                                                       | जो [ ओंकार ] प्रधान होनेबे                                                                                                                 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <sub>मोइरतो उदि</sub> . इवर्षभः प्रोधान्यात् ।<br><sup>बलं प्रार्थते</sup> विश्वरूपः सर्वरूपः | कारण छन्द—वेदोंमें श्रेष्ठके समान<br>श्रेष्ठ तथा सम्पूर्ण वाणीमें व्या<br>होनेके कारण विश्वरूप यानी सर्वम<br>है; जैसा कि "जिस प्रकार शङ्का |
|                                                                                               | ( पत्तोंकी नसों ) से [ सम्पूर्ण पर<br>ब्याप्त रहते हैं उसी प्रकार ओंकार                                                                    |
|                                                                                               | सम्पूर्ण वाणी व्याप्त है-ऑकार ।<br>यह सब कुछ है ]'' इस एक अग                                                                               |
| हत्यादि श्वत्यन्तरात् । अत एव-                                                                | श्रुतिसे सिद्ध होता है। इसीहि                                                                                                              |

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

38

[ बल्ली १

अनु० ४]

#### शाङ्करभाष्यार्थ

**पंभत्वमोङ्कार**स्य आङ्कारो I ह्यत्रोपास्य इति ऋषभादि-शब्दैः स्तुतिन्यीय्यैवोङ्कारस्य । छन्दोभ्यो वेदेभ्यो वेदा ह्यमृतं तस्मादमृतादधिसंबभूव । लोक-देववेदच्याहृतिभ्यः सारिष्टं जिघुक्षोः प्रजापतेस्तपस्यत ओङ्कारः सारिष्ठत्वेन प्रत्यभा-दित्यर्थः । न हि नित्यस्योङ्कार-स्याझसैवोत्पत्तिरेव कल्प्यते । स एवंभूत ओङ्कार इन्द्रः सर्व-कामेशः परमेश्वरो मा मां मेधया प्रज्ञया स्पृणोतु प्रीणयतु वलयतु वा । प्रज्ञाबलं हि प्रार्थ्यते ।

अमृतस्य अमृतत्वहेतुभूतस्य त्रह्मज्ञानस्य तदधिकारात्, हे देव धारणो धारयिता भूयासं भवेयम् । किं च शरीरं मे मम विचर्षणं विचक्षणं योग्यमित्ये-तत् । भूयादिति प्रथमपुरुष-विपरिणामः । जिह्वा मे मधु-

ओंकारकी श्रेष्ठता है। यहाँ ओंकार ही उपासनीय है, इसलिये 'ऋषभ' आदि शब्दोंसे ओंकारकी खुति की जानी उचित ही है। छन्द अर्थात् वेदोंसे-वेद ही अमृत हैं, उस अमृतसे जो प्रधानरूपसे हुआ है। तारपर्य यह है कि लोक, देव, वेद और व्याहतियोंसे सर्वोत्कृष्ट सार प्रहण करनेकी इच्छासे तप करते हुए प्रजा-पतिको ओंकार ही सबोंत्तम साररूपसे भासित इआ था; क्योंकि नित्य ओंकारकी साक्षात उत्पत्तिकी कल्पना नहीं की जा सकती। वह इस प्रकारका ओंकाररूप इन्द्र-सम्पूर्ण कामनाओंका स्वामी परमेश्वर मुझे मेधादारा प्रसन्न अधवा सबल करे: रस प्रकार यहाँ बुद्धिबलके लिये प्रार्थना की जाती है।

हे देव ! मैं अमृत—अमृतत्वके हेतुभूत ब्रह्मज्ञानका धारण करने-वाला होऊँ; क्योंकि यहाँ ब्रह्मज्ञान-का ही प्रसङ्ग है । तथा मेरा शरीर विचर्षण—विचक्षण अर्यात् योग्य हो । [मूल्में 'भूयासम्' (होऊँ) यह उत्तम पुरुषका प्रयोग है इसे ] 'भूयात्' (हो) इस प्रकार प्रथम पुरुष-में परिणत कर लेना चाहिये । मेरी

मत्तमा मधुमत्यतिशयेन मधुर-भाषिणीत्यर्थः । कर्णाभ्यां ओत्रा-भ्यां भूरि बहु विश्ववं व्यश्रवं श्रोता भूयासमित्यर्थः । आत्म-ज्ञानयोग्यः कार्यकरणसंघातो-ऽस्त्वित वाक्यार्थः । मेधा च तदर्थमेव हि प्रार्थ्यते।

त्रझणः परमात्मनः कोञो-ऽसि । असेरिवोपलवध्यधिष्ठान-त्वात । स्वं हि त्रझणः प्रतीकं त्वयि ब्रह्मोपलभ्यते । मेधया लोकिकप्रजया पिहित आच्छा-दितः स त्वं सामान्यप्रज्ञैरविदि-ततत्त्व इत्यर्थः । श्रुतं श्रवणपूर्व-कमात्मज्ञानादिकं में गोपाय रक्ष । तत्प्राप्त्यविस्मरणादि कविंत्यर्थः । जपार्था एते मन्त्रा मधाकामस्य ।

होमार्थास्त्वधना श्रीकामस्य उच्यन्ते । ओद्वारतः मन्त्रा बियः प्रार्थना आवहन्त्यानयन्ती ।

जिह्वा मधुमत्तमा-अतिशय मधुमती अर्थात् अत्यन्त मधुरभाषिणी हो । मैं कानोंसे भूरि-अधिक मात्रामें श्रवण करूँ अर्थात बड़ा श्रोता होऊँ। इस वाक्यका तारपर्य यह है कि मेरा शरीर और इन्द्रियसंघात आत्म-ज्ञानके योग्य हो । तथा उसीके टिये ही बुद्धिकी याचना की जाती है ।

विही १

परमारमाकी उपलब्धिका स्थान होनेके कारण त. तल्वारके कोशके समान ब्रह्म यानी परमात्माका कोश है; क्योंकि त ब्रह्मका प्रतीक है---तझमें ब्रह्मकी उपलब्धि होती है। वही तु मेथा अर्थातु लौकिकी बुद्धि-से आच्छादित यानी दका हुआ है; अर्थात सामान्य-बुद्धि पुरुषोंको तेरे ज्ञान नहीं होता। मेरे तत्त्वका श्रुत अर्थात् श्रवणपूर्वक आत्म-ज्ञानादि विज्ञानकी रक्षा कर; अर्थात उसकी प्राप्ति एवं अविस्मरण आदि कर। ये मन्त्र मेधाकामी पुरुषके जपके लिये हैं।

अब लक्ष्मीकामी पुरुषको होमके छिये मन्त्र बतलाये जाते हैं--आव-हन्ती–लानेवाली; बितन्वाना-वितन्वाना विस्तारयन्ती । तनो- विस्तार करनेवाली; क्योंकि 'तनु'

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

36

#### शाङ्करभाष्यार्थ

अनु० ४]

धातुका अर्थ विस्तार करना ही है; कुर्वाणा-करनेवाली; अचीरम्-अचिर अर्थात् शीघ्र ही; 'अचीरम्' में दीर्घ ईकार वैदिक प्रक्रियाके अनुसार है । अथवा चिरं (चिरकालतक) आत्मन:-मेरे लिये करनेवाली, क्या करनेवाली ! सो वतलाते हैं-मेरे वस्त, गौ और अन्न-पान इन्हें जो श्री सदा ही करनेवाली है उसे, बुद्धि प्राप्त करानेके अनन्तर तू मेरे पास ला; क्योंकि बुद्धिहीनके लिये तो लक्ष्मी अनर्थका ही कारण होती है ।

किन विशेषणोंसे युक्त श्रीको लावे ? लोमश अर्थात् मेड़-बकरी आदि जनवालोंके सहित और अन्य पशुओंसे युक्त श्रीको ला। यहाँ 'आवह' कियाका अधिकार होनेके कारण [उसके कर्ता] ओंकारसे ही सम्बन्ध है। खाहा-यह खाहाकार होमार्थ मन्त्रोंका अन्त सूचित करनेके लिये है। [ 'आ मायन्तु ब्रह्मचारिणः' इस वाक्यमें] 'आयन्तु माम्' इस प्रकार 'आ' का व्यवधानयुक्त 'यन्तु' शब्दसे सम्बन्ध है। [ इसी प्रकार मेरे प्रति ] ब्रह्मचारीलोग निष्कपट हों। वे प्रमा-को धारण करें, इन्द्रिय-निग्रह करें, मनोनिग्रह करें, इत्यादि॥ १-२॥

तेस्तस्कर्मत्वात् । कुर्वाणा निर्वर्त-यन्ती, अचीरमचिरं क्षिप्रमेव, छान्दसो दीर्घः; चिरं वा कुर्वा-णा आत्मनो मम, किमित्याह-वासांसि वस्ताणि मम गावश्व गाश्वेति यावत्, अन्नपाने च सर्वदैवमादीनि कुर्वाणा श्रीर्या तां ततो मेधानिर्वर्त्तनात्परमा-वहानय । अमेघसो हि श्रीरन-थींयैवेति ।

किंविशिष्टाम्। लोमशामजाव्या-दियुक्तामन्यैश्व पशुभिः संयुक्ता-मावहेत्यधिकारादोङ्कार एवाभि-संबध्यते । खाहा खाहाकारो होमार्थमन्त्रान्तज्ञापनार्थः । आ-यन्तु मामिति व्यवहितेन सं-बन्धः । ब्रह्मचारिणो विमायन्तु प्रमायन्तु दमायन्तु श्रमायन्त्वि-त्त्यादि ॥१-२॥

विही १

यशो जनेऽसानि स्वाहा । श्रेयान् वस्यसोऽसानि स्वाहा । तं त्वा भग प्रविशानि स्वाहा । स मा भग प्रविश स्वाहा । तस्मिन् सहस्रशाखे निभगाहं त्वयि मृजे स्वाहा । यथापः प्रवता यन्ति यथा मासा अहर्जरम् । एवं मां ब्रह्मचारिणो धातरायन्तु सर्वतः स्वाहा । प्रतिवेशोऽसि प्र मा पाहि प्र मा पद्यस्व ॥ ३ ॥

मैं जनतामें यशस्वी होऊँ—साहा। मैं अत्यन्त प्रशंसनीय और धनवान् होऊँ—साहा। हे भगवन् ! मैं उस ब्रह्मकोशभूत तुझमें प्रवेश कर जाऊँ—साहा। हे भगवन् ! वह तू मुझमें प्रवेश कर—साहा। हे भगवन् ! उस सहस्रशाखायुक्त [ अर्थात् अनकों मेदवाले ] तुझमें मैं अपने पापा-चरणोंका शोधन करता हूँ—साहा। जिस प्रकार जल निम्न प्रदेशकी ओर जाता है तथा महीने अहर्जर—संवत्सरमें अन्तर्हित हो जाते हैं, उसी प्रकार हे धातः ! ब्रह्मचारीलोग सब ओरसे मेरे पास आवें— साहा। तू [ शरणागतोंका ] आश्रयस्थान है अतः मेरे प्रति भासमान हो, तू मुझे प्राप्त हो ॥ ३ ॥

> मैं जनतामें यशस्त्री होऊँ तया श्रेयान्-प्रशस्यतर और वस्यसः-वसीयसः अर्थात् वसुमान् भी वसुमान् यानी अत्यन्त धनी पुरुषों-से भी विशेष धनवान् होऊँ। तया हे भग-भगवन्-पूजनीय ! ब्रह्मके कोशभूत उस तुझमें मैं प्रवेश कर्छ तात्पर्य यह है कि तुझमें प्रवेश करके तुझसे अनन्य हो मैं तेरा ही रूप

यशो यशस्वी जने जनसमूहे-Sसानि भवानि । श्रेयान्प्रशस्यतरो वस्यसो वसीयसो वसुतराद्रसुमत्त-राद्वासानीत्यन्वयः । किं च तं ब्रह्मणः कोशभूतं त्वा त्वां हे भग भगवन्पूजावन्प्रविशानि प्रविश्य चानन्यस्त्वदात्मैव भवानीत्यर्थः।

34

#### शाङ्करमाष्यार्थ

अतु० ४]

हो जाऊँ; तथा तू भी, हे भग-भगवन् ! मुझमें प्रवेश कर । अर्थात् हम दोनोंकी एकता ही हो जाय । हे भगवन् ! उस सहस्रशाख-अनेकों शाखामेदवाले तुझमें मैं अपने पाप-कमोंका शोधन करता हूँ ।

लोकमें जिस प्रकार जल प्रवण-वानू-निम्नतायुक्त देशकी ओर जाते हैं और महीने जिस प्रकार अहर्जरमें अन्तर्हित होते हैं । अहर्जर संवत्सर-को कहते हैं: क्योंकि वह अह: दिनोंके रूपमें परिवर्तित होता हुआ लोकोंको जीर्ण करता है अथवा उसमें अह:-दिन जीर्ण यानी अन्तर्भत होते हैं इसलिये वह अहर्जर है | उस संवल्सरमें जिस प्रकार महीने जाते हैं उसी प्रकार हे धात: ! मेरे पास सब ओरसे-सम्पूर्ण दिशाओंसे त्रसचारीलोग आवें।

'प्रतिवेश' अमनिवृत्तिके स्थान अर्थात् समीपवर्ती गृहको कहते हैं। इस प्रकार त् प्रतिवेशके समान प्रति-वेश यानी अपना अनुशीलन करने-वालोंका दुःखनिवृत्तिका स्थान है। अतः त् मेरे प्रति अपनेको प्रकाशित कर और मुझे प्राप्त हो; अर्थात्

स त्वमपि मा मां भग भगवन् प्रविश । आवयोरेकत्वमेवास्तु । तस्मिंस्त्वयि सहस्रशाखे बहु-शाखामेदे हे मगवन्, निम्रजे शोधयाम्यहं पापक्ठत्याम् ।

यथा लोक आपः प्रवता प्रवणवता निम्नवता देशेन यन्ति गच्छन्ति । यथा च मासा अहर्जरं संवत्सरोऽहर्जरः । अहोभिः परिवर्तमानो लोकाज्ञर-यतीत्यहानि वास्मिञ्जीर्यन्त्यन्त-र्मवन्तीत्यहर्जरः । तं च यथा मासा यन्त्येवं मां त्रह्मचारिणो हे धातः सर्वस्य विधातः मामा-यन्त्वागच्छन्तु सर्वतः सर्व-दिग्भ्यः ।

प्रतिवेशः-श्रमापनयनस्थान-मासन्नगृहमित्यर्थः । एवं त्वं प्रतिवेश इव प्रतिवेशस्त्वच्छी-लिनां सर्वपापदुःखापनयनस्था-नमसि, अतो मा मां प्रति प्रभाहि प्रकाशयात्मानं प्रपद्यस्व च।

तैत्तिरीयोपनिषद

पारदसंयुक्त लोहेके समान त् मुझे अपनेसे अभिन्न कर ले ।

िचली १

इस ज्ञानके प्रकरणमें जो छक्ष्मी-की कामना कही जाती है वह धनके लिये है, धन कर्मके लिये होता है, और कर्म प्राप्त हुए पापोंके क्षयके लिये है। उनके क्षीण होनेपर ही ज्ञानका प्रकाश होता है; जैसा कि यह स्मृति भी कहती है------पाप-कर्मोंका क्षय हो जानेपर ही पुरुष-को ज्ञान होता है। जिस प्रकार दर्पणके खच्छ हो जानेपर उसमें मुख देखा जा सकता है उसी प्रकार शुद्ध अन्तःकरणमें आरमाका साक्षात्कार होता है" ॥ ३ ॥

मां रसविद्धमिव लोहं त्वन्मयं त्वदात्मानं कुर्वित्यर्थः ।

80

श्रीकामोऽस्मिन्विद्याप्रकरणे-त्वयेपलन्नी ऽभिधीयमानो धना-पनकोपयोगः र्थः । धनं च कर्मा-र्धम् । कर्म चोपात्तदुरितश्चयाय । तत्श्वये हि विद्या प्रकाशते । तथा च स्मृतिः "ज्ञानमुत्पद्यते पुंसां श्वयात्पापस्य कर्मणः । यथादर्श-तले प्ररूये पश्यन्त्यात्मान-मात्मनि" (महा० ज्ञा० २०४ । ८, गरुड० १ । २३७ । ६ ) इति ॥ ३ ॥

इति शीक्षावल्ल्यां चतुर्थोऽनुवाकः ॥ ४ ॥



## पञ्चम अनुवाक

व्याहतिरूप बदाकी उपासना

पहले संहितासम्बन्धिनी उपासनाका वर्णन किया गया। तत्पश्चात् मेधाकी कामनावाले तथा श्रीकामी पुरुवोंके लिये मन्त्र बतलाये गये। वे भी परम्परासे ज्ञानके उपयोगके लिये ही हैं। उसके पश्चात् अब जिसका फल खाराज्य है उस व्याहृतिरूप ब्रह्मकी आन्तरिक उपासनाका आरम्भ किया जाता है-

संहिताविषयम्रुपासनम्रुक्तं त-दत्तु मेधाकामस्य श्रीकामस्य मन्त्रा अनुक्रान्ताः । ते च पार-म्पर्येण विद्योपयोगार्था एव । अनन्तरं व्याहत्यात्मनो ब्रम्नणो-ऽन्तरुपासनं स्वाराज्यफलं प्र-स्तूयते—

भूर्भुवः सुवरिति वा एतास्तिस्रो व्याहतयः । तासामु ह स्मैतां चतुर्थीं माहाचमस्यः प्रवेदयते । मह इति । तद्रह्म । स आत्मा । अङ्गान्यन्या देवताः । भूरिति वा अयं लोकः । भुव इत्यन्तरिक्षम् । सुवरित्यसौ लोकः ॥ १ ॥

मह इत्यादित्यः । आदित्येन वाव सर्वे लोका महीयन्ते । भूरिति वा अझिः । भुव इति वायुः । सुवरित्या-दित्यः । मह इति चन्द्रमाः । चन्द्रमसा वाव सर्वाणि ज्योतीः धि महीयन्ते । भूरिति वा ऋचः । भुव इति सामानि । सुवरिति यजूः धि ॥ २ ॥

m. m. m. m. m.

विद्यी १

मह इति ब्रह्म । ब्रह्मणा वाव सर्वे वेदा महीयन्ते । भुरिति वै प्राणः । भुव इत्यपानः । सुवरिति व्यानः । मह इत्यन्नम् । अन्नेन वाव सर्वे प्राणा महीयन्ते । ता वा एताश्चतस्रश्चतुर्धा । चतस्रश्चतस्रो व्याहृतयः । ता यो वेद । स वेद ब्रह्म । सर्वेऽस्मै देवा बलिमावहन्ति ॥ ३ ॥

'मू:, सुब: और सुब:' ये तीन व्याइतियाँ हैं । उनमेंसे 'मह:' इस चौधी व्याइतिको माहाचमस्य (महाचमसका पुत्र) जानता है । बह मह: ही ब्रख है । वही जात्मा है । अन्य देवता उसके अङ्ग (अवयव) हैं । 'मू:' यह व्याइति यह लोक है, 'मुब:' अन्तरिक्षलोक है और 'सुब:' यह स्वर्गलोक है ॥ १ ॥ तथा 'मह:' आदित्य है । आदित्यसे ही समस्त लोक इदिको प्राप्त होते हैं । 'मू:' यही अग्नि है, 'मुव: बायु है, 'सुब:' आदित्य है तथा 'मह:' चन्द्रमा है । चन्द्रमासे ही सम्पूर्ण ज्योतियाँ इदिको प्राप्त होती हैं । 'मू:' यही अग्नि है, 'मुव: साम है, 'सुब:' वजु: है ॥ २ ॥ तथा 'मह:' चन्द्रमा है । चन्द्रमासे ही सम्पूर्ण ज्योतियाँ इदिको प्राप्त होती हैं । 'मू:' यही ऋक् है, 'मुव:' साम है, 'सुब:' वजु: है ॥ २ ॥ तथा 'मह:' वहा प्राण है, 'मुव:' साम है, 'सुव:' वजु: है ॥ २ ॥ तथा 'मह:' वहा प्राण है, 'मुव:' आप है, 'सुव:' वजु: है ॥ २ ॥ तथा 'मह:' कन्न है । अन्नसे ही समस्त प्राण इदिको प्राप्त होते हैं । इस प्रकार ये चार व्याहतियाँ हैं । इनमेंसे प्रत्येक चार-चार प्रकारकी है । जो इन्हें जानता है वह ब्रह्मको जानता है । सम्पूर्ण देवगण उसे बल्जि (उपहार) समर्पण करते हैं ॥ ३॥

भूर्श्ववः सुवरितिः इतीत्युक्तोप-म्याइतिचतुष्टयम् प्रदर्शनार्थः । एता-स्तिस्न इति च प्रद-रिंतानां परामर्शार्थः । परामृष्टाः परामर्शके लिये हैं । 'वै' इस

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

85

#### शाइरभाष्यार्थ

अञ्ययसे व्याहतियोंका परामृष्ट स्मरण कराया जाता है। अर्थात् [इन शब्दोंसे] ये तीन प्रसिद्ध व्याहतियाँ स्मरण दिलायी हैं। उनमें 'महः' ब्याहति है । उस

जाती यह चौथी इस चौथी व्याहतिको महाचमसका पुत्र माहा-चमस्य जानता है। किन्तु 'उ ह स्म' ये तीन निपात अतीत घटना-का अनुकथन करनेके छिये होनेके कारण इसका अर्थ 'जानता था' •देखा था' इस प्रकार होगा । व्याहतिके द्रष्टा ] ऋषिका अनु-स्मरण करनेके लिये 'माहाचमस्य' यह नाम लिया गया है। इस प्रकार यहाँ उपदेश होनेके कारण यह जाना जाता है कि ऋषिका अन्-स्मरण भी उपासनाका एक अङ्ग है।

जिस 'मह:' नामक व्याहतिको माहाचमस्यने देखा था वह ब्रह्म है। ब्रह्म भी महानू है और व्याहति भी महः है। और वह क्या है ? वही अर्थवाले ŝ । भ्व्याप्ति' आत्मा धातसे 'आत्मा' 131107 হাৰুৱ होता है। क्योंकि निष्पन्न लोक,

सायेन्ते वा इत्यनेन । तिस्र एताः प्रसिद्धा सार्यन्ते व्याहतयः तासामियं चतुर्थी तावत व्याहतिर्मह इति । तामेतां चतुर्थां महाचमसस्यापत्यं माहाचमसः प्रवेद्यते। उ ह स इत्येतेषां वृत्ता-नकथनार्थत्वाद्विदितवान्ददर्शे-त्यर्थः । माहाचमस्यग्रहणमापो-नुसारणार्थम् । ऋषिसरणमप्यु-पासनाङ्गमिति इहो-गम्यत पदेशात ।

सनु० ५]

येयं माहाचमस्येन दृष्टा व्या-हतिमेहइति तहझ । व्याहतिष महसः प्राधान्यम् महद्धि त्रह्म महश्व व्याहतिः। किं पुनस्तत् ? स आत्मा। आमोतेव्याप्तिकर्मणः आत्मा

[बल्ली १

### तैत्तिरीयोपनिषद्

इतराश्च व्याहृतयो लोका देवा वेदाः प्राणाश्च मह इत्यनेन व्याहृत्यात्मनादित्यचन्द्रत्रह्यान्न-भूतेन व्याप्यन्ते यतः अतो-ऽङ्गान्यवयवा अन्या देवताः । देवताग्रहणम्रुपलञ्चणार्थं लोका-दीनाम् । मह इत्येतस्य व्या-हृत्यात्मनो देवलोकादयः सर्वे-ऽवयवभूता यतोऽत आहादित्या-दिभिलोंकादयो महीयन्ते इति । आत्मनो ह्यङ्गानि महीयन्ते, महनं वृद्धिरुपचयः । महीयन्ते वर्धन्त इत्यर्थः ।

अयं लोकोऽग्निर्ऋग्वेदः प्राण <sub>प्रतिम्पाहति</sub> इति प्रथमा व्यहुति-<sup>जत्तारो भेदाः</sup> भूरिति । एवग्रुत्त-रोत्तरैकैका चतुर्धा भवति । मह इति त्रह्म । त्रह्मेत्योङ्कारः, शब्दाधिकारेऽन्यस्यासंभवात् । उक्तार्थमन्यत् । देव, वेद और प्राणरूप अन्य ब्याहतियाँ आदिस्य, चन्द्र, ब्रह्म एवं अनसरप व्याहरयात्मक मह से व्याप्त हैं, इसलिये वे अन्य देवता इसके अंग-अवयव हैं। यहाँ लेकादिका उपलक्षण करानेके लिये 'देवता' शब्दका प्रहण किया गया है। क्योंकि देव और लोक आदि सभी भहः' इस व्याहरयारमाके अवयवस्तरप हैं, इसीलिये ऐसा कहा है कि आदित्यादिके योगसे लोकादि महत्ताको प्राप्त होते हैं। आत्मासे ही अङ्ग महत्ताको प्राप्त हुआ करते हैं। 'महन' शब्दका अर्थ बृद्धि— उपचय है। अतः भाहीयन्ते' इसका 'वृद्धिको प्राप्त होते हैं' यह अर्थ है।

यह लोक, अग्नि, ऋग्वेद और प्राण—ये पहली व्याहति भू: हैं; इसी प्रकार उत्तरोत्तर प्रस्येक व्याहति चार-चार प्रकारकी है ।\* 'महः' ब्रह्म है; ब्रह्मका अर्थ ओंकार है; क्योंकि शब्दके प्रकरणमें अन्य किसी ब्रह्म-का होना असम्भव है । शेष सबका अर्थ पहले कहा जा चुका है ।

स्वया अन्तरिक्षलेक, बायु, सामवेद और अपान-ये दूसरी व्याहरि भुवः हैं; बुलोक, आदित्य, यलुर्वेद और व्यान-ये तीसरी व्याहति सुवः है तथा आदित्य, चन्द्रमा, ब्रह्म और अन्न-ये चौयी व्याहति महः हैं।

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

85

शाङ्करभाष्यार्थ

अनु०५]

वे ये चारों व्याहतियाँ चार प्रकारकी हैं। अर्थात् वे ये भः, सुवः, सुवः और महः चार व्याहतियाँ प्रत्येक चार-चार प्रकारकी हैं । 'वा' शब्द 'प्रकार' का नाचक है। अर्थात् वे चार-चार होती हुई चार प्रकारकी हैं । उनकी जिस प्रकार पहले कल्पना की गयी है उसी प्रकार उपासना करनेका नियम करनेके लिये उनका पुनः उपदेश किया गया है । उन उपर्यक्त व्याहतियोंको जो पुरुष जानता है वही जानता है। किसे जानता है ? त्रहाको ।

84

शङ्का-''वह ब्रह्म है, वह आत्मा है'' इस वाक्यदारा [महःरूपसे] ब्रह्मको जान लेनेपर भी उसे न जाननेके समान '[उसे जो जानता है] वह ब्रह्मको जानता है' ऐसा कहना तो ठीक नहीं है।

समाधान-ऐसी शङ्का नहीं करनी चाहिये; क्योंकि उस [ मन्नविषयक ज्ञान ] के विषयमें विशेष कहना अभीष्ट होनेके कारण इस प्रकार कहनेमें कोई दोष नहीं है । यह ठीक है कि इतना तो जान लिया कि चतुर्थ व्याहतिरूप ब्रह्म है; किन्तु हदयके भीतर उपलब्ध होना तथा मनो-मयत्वादिरूप उसकी विशेषताओंका

ता वा एताथतस्रथतुर्धेति । ता वा एता भूर्श्ववः सुवर्मद इति चतस्र एकैकराथतुर्धा चतुष्प्र-काराः । धाशब्दः प्रकारवचनः । चतस्रथतस्रः सत्यथतुर्धा भव-न्तीत्यर्थः । तासां यथाक्छप्तानां पुनरुपदेशस्तथैवोपासननियमार्थः। ता यथोक्तव्याहृतीर्यो वेद स वेद विजानाति । किम् ? त्रद्य । ननु "तद्रद्य स आत्मा" इति

ज्ञाते ब्रह्मणि न वक्तव्यभविज्ञात-

वत्स वेद त्रहोति ।

न; तद्विशेषविवक्षुत्वाद-

दोषः । सत्यं विज्ञातं <sub>पद्मगपद्यानु-</sub> वाकयोरेकवात्रयताः चतुर्थव्याहृत्यात्मा

ब्रह्मेति न तु तदिशेषो हृद्यान्त-

रुपलभ्यत्वं मनोमयत्वादिश्च

[ बल्ली १

## तैत्तिरीयोपनिषद्

तो ज्ञान नहीं हुआ । अगले अनुवाक-में ] 'शान्तिसमृद्धम्' इस वाक्यतक कडा हुआ विशेषण-विशेष्यरूप धर्म-समह बात नहीं है; उसे बतलानेकी इच्छासे ही शाखने ब्रह्मको न जाने हुएके समान मानकर 'वह ब्रह्मको जानता है' ऐसा कहा है । इसलिये इसमें कोई दोष नहीं है। इसका अभिप्राय यह है कि जो पुरुष आगे जानेवाले धर्मसमृहसे बतलाये विशिष्ट ब्रह्मको जानता है वही त्रसको जानता 3 1 आगे अतः कहे जानेवाले अनुवाकसे इसकी एकवाक्यता है; क्योंकि इन दोनों अनुवाकोंकी एक ही उपासना है।

[ इापक ] लिङ्ग होनेसे भी यही होती सिद्ध ŝ. । [ इरे बात अनुवाकमें ] 'भूरित्यग्री प्रतितिष्ठति इत्यादि फलश्रुति इन दोनों अनुवाकों एक ही उपासना होनेका लिङ्ग है। कोई विधान करनेवाळा शब्द म होनेके कारण भी ऐसा ही समझ जाता है। [ छठे अनुवाकमें ] 'वेद · उपासितव्यः' ऐसा कोई [ उपासना विधान करनेवाला হা काो नहीं व्याहति-अनुबाक ı. 'उन ( ब्याहतियों ) जो को ब जानता है' ऐसा वाक्य हे वा

इत्येवमन्ता 'आस्तिसमढम' विशेषणविशेष्यरूपो धर्मपूगो न विज्ञायत इति तदिवक्ष हि शाखमविज्ञातमिव ब्रह्म मत्वा स वेद ब्रह्मेत्याइ । अतो न दोषः । वक्ष्यमाणेन धर्मपुरोन यो हि विशिष्टं त्रझ वेद स वेद त्रझे-त्यभिग्रायः । अतो वक्ष्यमाणा-नवाकेनैकवाक्यतास्यः उभयोहो-नवाकयोरेकमपासनम् । लिङ्गाच, भूरित्यग्री प्रति-तिप्रतीत्यादिकं लिङ्गमपासने-कत्वे । विधायकामावाच । न हि 'बेद' 'उपासितव्यः' इति विधा-यकः कश्चिच्छव्दोऽस्ति। व्याहत्य-चवाके 'ता यो वेद' इति च

भूर्श्ववःसुवःस्वरूपा मह इत्ये-तस्य व्याहृत्यात्मनो ब्रह्मणोऽङ्-गान्यन्या देवता इत्युक्तम् । यस्य ता अङ्गभूतास्तस्येतस्य त्रह्मणः साक्षादुपलब्ध्यर्थमुपासनार्थं च हृदयाकाशः स्थानमुच्यते शाल-ग्राम इव विष्णोः । तसिन्हि तद्वद्वोपाखमानं मनोमयत्वादि-

नहाके साक्षात् उपलन्धिस्थान हृदयाकाशका वर्णन भूः, भुवः और सुवः-ये अन्य देवता 'महः' इस व्याइतिरूप हिरण्य-गर्भसंज्ञक ब्रह्मके अङ्ग हैं--ऐसा पहले कहा जा चुका है। जिसके वे अङ्गभूत हैं उस इस बढाकी साक्षात् उपलच्धि और उपासनाके छिये हदयाकाश स्थान वतलाया जाता है, जैसे कि विष्णुके लिये शालग्राम। उसमें उपासना किये जानेपर मनोमयत्वादिधर्मविशिष्ट ही वह

# षष्ठ अनुवाक

इति शीक्षावल्ल्यां पञ्चमोऽनुवाकः ॥ ५ ॥

| NG 4 1 21124                         | (HI9414 80                                                                                                 |
|--------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| वक्ष्यमाणार्थत्वान्नोपासनमेदकः ।     | आगे बतलायी जानेवाली उपासनाके<br>  लिये होनेके कारण [ पूर्वोक                                               |
| वक्ष्यमाणार्थत्वं च तद्विश्रेषविव-   | उपासनासे ] उसका भेद करने-<br>वाला नहीं है । उसी उपासनाको<br>आगे बतलाना क्यों इष्ट है यह बात                |
| क्षुत्वादित्यादिनोक्तम् । सर्वे देवा | अग वतलाना क्या रह ह यह वात<br>'उसकी विशेषता बतलानेकी इच्छा<br>होनेके कारण' आदि हेतुओंसे                    |
| असा एवं विदुषेऽङ्गभूता आव-           | पहले कह ही चुके हैं। ऐसा<br>जाननेवाले उपासकको उसके अङ्ग-                                                   |
| हन्त्यानयन्ति बलिं खाराज्य-          | भूत समस्त देवगण वलि ( उपहार )<br>समर्पण करते हैं अर्थात् स्वाराज्यकी<br>प्राप्ति हो जानेपर उसके लिये उपहार |
| प्राप्तौ सत्यामित्यर्थः ॥ १–३ ॥      | ळाते हैंयह इसका तात्पर्य है॥१-२॥                                                                           |

[,वछी १

#### तैत्तिरीयोपनिषद्

धर्मविशिष्टं साक्षादुपरुभ्यते | पाणाविवामलकम् । मार्गश्च सर्वात्मभावप्रतिपत्तये वक्तव्य इत्यतुवाक आरम्यते—

28

साञ्चादुपलभ्यते । त्रझ हथेलीपर रखे हुए आँवलेके ( ) मार्गश्च समान साक्षात् उपलब्ध होता है । इसके सिवा सर्वात्मभावकी प्राप्तिके लिये मार्गभी वतलाना है, इसलिये इस -अनुवाकका आरम्भ किया जाता है—

स य एषोऽन्तर्हदय आकाशः । तस्मिन्नयं पुरुषो मनोमयः । अमृतो हिरण्मयः । अन्तरेण तालुके । य एष स्तन इवावलम्बते । सेन्द्रयोनिः । यत्रासौ केशान्तो विवर्तते । व्यपोह्य शीर्षकपाले । भूरित्यमौ प्रतितिष्ठति । मुव इति वायौ ॥ १ ॥

सुवरित्यादित्ये । मह इति ब्रह्मणि । आमोति स्वाराज्यम् । आमोति मनसस्पतिम् । वाक्पतिश्चश्चष्पतिः । श्रोत्रपतिर्विज्ञानपतिः । एतत्ततो भवति । आकाद्दाद्यारीरं ब्रह्म । सत्यात्म प्राणारामं मन आनन्दम् । ज्ञान्ति-समृद्धममृतम् । इति प्राचीनयोग्योपास्स्व ॥ २ ॥

यह जो हृदयके मध्यमें स्थित आकाश है उसमें ही यह मनोमय अमृत-सरूप हिरण्मय पुरुष रहता है। तालुओंके बीचमें और [उनके मध्य] यह जो सानके समान [मांसखण्ड] लटका हुआ है [उसमें होकर जो सुप्रमा नाडी] नहीं केशोंका मूल्माग विभक्त होकर रहता है उस मूर्भप्रदेशमें मस्तकके कपालोंको विदीर्ण करके निकल गयी है वह इन्द्रयोनि [अर्थात् परमात्माकी प्राप्तिका मार्ग] है। [इस प्रकार उपासना करनेवाला पुरुष प्राणप्रधाणके समय मूर्थाका मेदन कर] 'मू:' इस व्याहतिरूप अग्निमें स्थित होता है [अर्थात् 'मू:' इस व्याहतिका चिन्तन करनेसे अग्नि-रूप होकर इस लोकको व्याप्त करता है]। इसी प्रकार 'मुव:' इस

#### शाङ्करमाष्यार्थ

A STATE AND

अनु०६]

व्याइतिका च्यान करनेसे वायुमें ॥ १ ॥ 'सुत्रः' इस व्याइतिका चिन्तन करनेसे आदित्यमें तया 'महः' की उपासना करनेसे ब्रह्ममें स्थित हो जाता है । इस प्रकार वह खाराज्य प्राप्त कर लेता है तया मनके पति (ब्रह्म) को पा लेता है । तथा वाणीका पति, चक्क्षुका पति, ओत्रका पति और सारे विज्ञानका पति हो जाता है । यही नहीं; इससे भी वड़ा हो जाता है । वह आकाश शरीर, सत्यखरूप, प्राणाराम, मनआनन्द (जिसके लिये मन आनन्दखरूप है), शान्तिसम्पन्न और अम्रुतखरूप ब्रह्म हो जाता है । हे प्राचीनयोग्य शिष्य ! त इस प्रकार [ उस ब्रह्मकी ] उपासना कर ॥ २ ॥

> 'सः' इस पहले पदका, पाठ-कमको छोडकर आगेके 'अयं पुरुषः' इस पदसे सम्बन्ध है । जो यह अन्तईदयमें हृदयके भीतर आकाश है]। हृदय अर्थात इवेत कमलके आकारवाला मांस-पिण्ड, जो प्राणका आश्रय, अनेकों नाडियोंके छिद्रवाळा तथा ऊपरको नाल और नीचेको मखवाला है, जो कि पद्यका आल्भन ( वच ) किये जानेपर स्पष्टतया उपलब्ध होता है। उसके भीतर जो यह कमण्डलके अन्तर्वतीं आकाशके समान प्रसिद्ध आकाश है उसीमें यह पुरुष रहता है, जो शरीररूप पुरमें शयन करनेके कारण अथवा उसने भः आदि सम्पूर्ण लोकोंको प्रित किया हुआ है इसलिये 'पुरुप' कहलता है। वह मनोमय

'सः' इति व्युत्कम्य 'अयं पुरुषः' इत्यनेन सं-हदयाकाश्चतत्त्व-जीववोः लरूपम् वध्यते । य एषो-हृदयस्थान्तईदयमिति **Sन्तहंद**ये पुण्डरीकाकारो मांसपिण्डः प्रा-णायतनोऽनेकनाडीसुषिर ऊर्ध्व-नालोऽघोमुखो विश्वसमाने पश्चौ प्रसिद्ध उपलभ्यते । तस्यान्तये एष आकाशः प्रसिद्ध एव कर-काकाञ्चवत् , तस्मिन्सोऽयं पुरुषः । पुरि शयनात्पूर्णा वा भूरादयो लोका येनेति पुरुषः । मनोमयो Ro Jo U-

[ बल्ली १

मनो विज्ञानम् मनुतेर्ज्ञान-कर्मणः, तन्मयस्तत्प्रायस्तदुपरु-भ्यत्वात् । मनुतेऽनेनेति वा मनो-ऽन्तःकरणं तदभिमानी तन्मय-स्तछिङ्गो वाः अमृतोऽमरणधर्मा हिरण्मयो ज्योतिर्मयः ।

40

तस्येवंलक्षणस्य हृदयाकाशे साक्षात्कृतस्य विदुष हदवाकी शस्त-जीवोपळम्बये आत्मभूतस्येन्द्रस्ये-मार्गः दशस्वरूपप्रतिपत्तये मार्गोऽभिधीयते। हृद्यादुर्ध्वं प्रष्ट-त्ता सपुम्ना नाम नाडी योग-शाखेषु च प्रसिद्धा । सा चान्त-रेण मध्ये प्रसिद्धे तालुके तालु-कयोर्गता । यश्रेष तालुकयोर्मध्ये स्तन इवावलम्बते मांसखण्डस्त-स्य चान्तरेणेत्येतत् । यत्र च केशानामन्तोऽवसानं केशान्तः मूलं केशान्तो विवर्तते विभागेन वर्तते मूर्धप्रदेश इत्यर्थः तं देशं प्राप्य तत्र विनिःसृता व्यपोह्य विभज्य विदायें शीर्षकपाले

-- ज्ञानवाची 'मन्' धातुसे सिद्ध होनेके कारण 'मन' शब्दका अर्थ 'विज्ञान' है, तन्मय-- तरप्राय अर्थात् विज्ञान-मय है; क्योंकि उस (विज्ञानखरूप) से ही वह उपलब्ध होता है; अथवा जिसके द्वारा जीव मनन करता है वह अन्त: करण ही 'मन' है उसका अभि-मानी, तन्मय अथवा उससे उपलक्षित होनेवाल अमृत-- अमरणधर्मा और दिरणमय-- ज्योतिर्मय है ।

हदयाकाशमें साक्षात्कार किये हुए उस ऐसे व्क्षणोंवाले तथा विद्वान्-के आत्मभूत इन्द्र (ईश्वर) के ऐसे खरूपकी प्राप्तिके छिये मार्ग बतछाया नाता है-हदयदेशसे ऊपरकी ओर नानेवाली सुपुसा नामकी नाडी योग-शाखमें प्रसिद्ध है। वह 'अन्तरेण तालके' अर्थात् दोनों तालओंके बीचमें होकर गयी है। और तालुओंके वीचमें यह जो स्तनके समान मांस-खण्ड लटका हुआ है उसके भी बीचमें होकर गयी है । तथा जहाँ यह केशान्त-केशोंके म्लभागका नाम 'केशान्त' है वह जिस स्थानपर विभक्त होता है अर्थात् जो मूर्ध-प्रदेश है, उस स्थानमें पहुँचकर जो निकल गयी है, अर्थात् जो शीर्षकपालों — मस्तक के कपालोंको

### शाङ्करभाष्यार्थ

पार—विभक्त यानी विदीर्ण करती हुई वाहर निकल गयी है वही इन्द्रयोनि— इन्द्र अर्थात् ब्रह्मकी योनि—मार्ग यानी ब्रह्मस्वरूपकी प्राप्तिका दार है ।

इस प्रकार उस सुषुम्रा नाडीद्वारा जाननेवाळा अर्थात् मनोमय आत्मा-का साक्षात्कार करनेवाला पुरुष मूर्धदारसे निकल्कर इस लोकका अधिष्ठाता जो महान् त्रसका अङ्ग-भूत भू:' ऐसा व्याहतिरूप अग्नि है उस अग्निमें स्थित हो जाता है; अर्थात अग्निरूप होकर इस लोक-को व्याप्त कर लेता है। इसी प्रकार बह 'मुब:' इस द्वितीय व्याहति-रूप वायुमें स्थित हो जाता है-इस प्रकार 'प्रतितिष्ठति' इस क्रियाकी अनुवृत्ति की जाती है। तथा [ ऐसे ही ] 'सुवः' इस तृतीय व्याहति-रूप आदित्यमें और 'महः' इस चतर्थ व्याहतिरूप अङ्गी ब्रह्ममें स्थित होता है ।

उनमें आत्मखरूपसे स्थित हो वह ब्रह्मभूत हुआ खाराज्य-खराड्मावको प्राप्त कर लेता है अर्थात् जिस प्रकार ब्रह्म अङ्गभूत देवताओंका अधिपति है उसी प्रकार खयं उनका राजा-अधिपति हो जाता है । तथा उसके

शिरःकपाले विनिर्गता या सेन्द्र-योनिरिन्द्रस्य ब्रह्मणो योनिर्मार्गः स्वरूपप्रतिपत्तिद्वारमित्यर्थः । तयैवं विद्वान्मनोमयात्मदर्शी मुर्झो विनिष्क्रम्या-सुपम्नादारा भवर्षाइतिरूप- स्य लोकस्याधिष्ठा-बह्यप्राप्तिः ता भूरिति व्याहति-रूपो योऽग्निर्महतो ब्रह्मणोऽङ्गभूत-स्तसिबयौ प्रतितिष्ठत्यग्न्यात्मनेमं लोकं व्यामोतीत्यर्थः । तथा भ्रव इति द्वितीयव्याहत्यात्मनि वायौ । प्रतितिष्ठतीत्यनुवर्तते । सुवरिति वतीयव्याहत्यात्मन्यादित्ये । मह इत्यङ्गिनि चतुर्थव्याहृत्यात्मनि त्रझणि प्रतितिष्ठति ।

अनु० ६ ]

तेष्वात्मभावेन स्थित्वामोति <sub>त्रद्धाभूतस्य</sub> ब्रह्मभूतः स्वाराज्यं <sup>बिदुप ऐश्वर्यम्</sup> स्वराड्भावं स्वयमेव राजाधिपतिर्भवति । अङ्गभूतानां देवानां यथा ब्रह्म । देवाश्व 42

## [ वर्छी १

### **है**त्तिरीयोपनिषद्

अङ्गमत देवगण जिस प्रकार ब्रह्मको उसी प्रकार इस अपने अङ्गीके लिये उपहार ठाते हैं । तथा वह मनस्पति-को प्राप्त हो जाता है । जन्म सर्वात्मक होनेके कारण सम्पूर्ण मनोंका पति है, वह सारे ही मनोंद्वारा मनन करता है। इस प्रकार उपासनादारा विद्वान् उसे प्राप्त कर लेता है । यही नहीं, वह वाक्पति-सम्पूर्ण वाणियों-का पति हो जाता है, तथा चक्ष-षति-नेत्रींका खामी, ओत्रपति-कानोंका खामी और विज्ञानपति-विज्ञानोंका खामी हो जाता है। तात्पर्य यह है कि सर्वात्मक होनेके कारण वह समस्त प्राणियोंकी इन्द्रियोंसे इन्द्रियवान् होता है।

यही नहीं, वह तो इससे भी बड़ा हो जाता है । सो क्या ? बतजते हैं--आकाशशरीर--आकाश जिसका शरीर है अथवा आकाशके समान जिसका सूक्ष्म शरीर है वही आकाश-जिसका सूक्ष्म शरीर है वही आकाश-शरीर है । वह है कौन ? प्रकृत बहा [ अर्थात् वह ब्रह्म जिसका यहाँ प्रकरण है ] । सत्यात्म--जिसका मूर्तामूर्तरूप सत्य अर्थात् अमिष्या 'सत्यात्म' कहते हैं । प्राणाराम--

सर्वेऽस्मे बलिमावहन्त्यङ्गभुता न्नसणे आमोति यथा सर्वेषां हि मनसस्पतिम 1 मनसां पतिः सर्वात्मकत्वाद्र-झणः । सर्वेहिं मनोभिस्तन्मनुते । तदामोत्येवं विद्वान् । किं च वा-क्पतिः सर्वासां वाचां पतिभेवति । तथैव चक्षष्पतिश्रछुपां पतिः । ओत्रपतिः ओत्राणां पतिः । विज्ञानपतिर्विज्ञानानां च पतिः। सर्वात्मकत्वात्सर्वप्राणिनां करणे-स्तद्वान्भवतीत्यर्थः ।

किं च ततोऽप्यधिकतरमेतद्भ-वति । किं तत् ? उच्यते । आकाश-श्वरीरमाकाशः श्वरीरमस्याकाश-वद्वा खक्ष्मं शरीरमस्येत्याकाश-श्वरीरम् । किं तत् ? प्रकृतं त्रद्ध । सत्यात्म सत्यं मूर्तामूर्तमवितथं स्वरूषं चात्मा स्वभावोऽस्य तदिदं सत्यात्म । प्राणारामं प्राणेष्या-

#### शाङ्करभाष्यार्थ

अनु० ६]

राम आकीडा यस्य तत्प्राणा-रामम् । प्राणानां वारामो यस्मिं-स्तत्प्राणारामम् । मनआनन्दम् : आनन्दभृतं सुखकृदेव यस्य मनस्तन्मनआनन्दम् । शान्ति-समृद्धं शान्तिरूपशमः, शान्तिश्र तत्समृद्धं च शान्तिसमृद्धम् । शान्त्या वा समृदं तद्दपलभ्यत इति शान्तिसमृद्रम् । अमृतम-मरणधर्मि । एतचाधिकरण-विशेषणं तत्रैव मनोमय इत्यादौ द्रष्टव्यमिति । एवं मनोमयत्वा-दिधर्मैविंशिष्टं यथोक्तं त्रह्म हे प्राचीनयोग्य, उपास्स्वेत्याचार्य-वचनोक्तिरादरार्था । उक्तस्तू-पासनाज्ञब्दार्थः ॥ १-२ ॥

प्राणोंमें जिसका रमण अर्थात कीडा है अथवा जिसमें प्राणोंका आरमण है उसे प्राणाराम कहते हैं । मन-आनन्दम्-जिसका मन आनन्दभुत अर्थात् सुखकारी ही है वह मन-आनन्द कहलता है । शान्तिसमृद्रम् -- शान्ति उपशमको कहते हैं, जो शान्ति भी है और समय भी बह शास्तिसमद है अथवा शास्तिके द्वारा उस समृद ब्रह्मकी उपलब्धि होती है, इसलिये उसे शान्तिसमुद्ध कडते हैं । अमृत-अमरणधर्मा । ये अधिकरणमें आये हुए विशेषण उस मनोमय आदिमें ही जानने चाहिये। इस प्रकार मनोमयरव आदि धर्मोंसे विशिष्ट उपर्युक्त ब्रह्मकी, हे प्राचीन-योग्य ! त उपासना कर--यह आचार्यकी उक्ति [ उपासनाके ] आदरके लिये है । 'उपासना' शब्दका अर्थ तो पहले वतलाया ही जा चुका है ॥ १-२ ॥

इति शीक्षावल्ल्यां पष्ठोऽजुवाकः ॥ ६ ॥

-----



43

## सप्तम अनुवाक

पाङ्करूपसे बहाकी उपासना

जो ब्याहृतिरूप उपास्य यह ब्रह्म बतलाया गया है अब पृथिवी आदि पाङ्करूपसे उसीकी उपासना-का वर्णन किया जाता है-[ पृथिवी आदि पाँच-पाँच संख्याचाले पदार्थ है तथा पड्किल्टन्द भी पाँच पदोवाला है, अतः ] थाँच' संख्याका योग होने से [उन पृथिवी आदिसे] पङ्क्तिछन्द सम्पन्न होता है । इसीसे उन सबका पाङ्कल है। यह भी पाङ्क है, जैसा कि "पङ्क्तिउन्द पाँच पदोंवाला है, यह पाङ्क है" इस अतिसे ज्ञात होता है। अतः जो छोकसे लेकर आरमापर्यन्त सबको पाङ्करूप से कल्पना करता है वह यहकी ही कल्पना करता है। उस कल्पन किये हुए यज्ञसे वह पाङ्क्तखरू प्रजापतिको प्राप्त हो जाता है अच्छा तो यह सब किस प्रका पाङ्क्त है ? सो अब बतलाते हैं.

पृथिव्यन्तरिक्षं द्यौर्दिशोऽवान्तरदिशः । अझिर्वायुरा दित्यश्चन्द्रमा नक्षत्राणि । आप ओषधयो वनस्पत्तः

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

यदेतदुव्याहृत्यात्मकं ब्रह्मो-पास्यमुक्तं तस्यैवेदानीं पृथिव्या-दिपाङ्कस्वरूपेणोपासनमुच्यते पश्चसंख्यायोगात्पङ्किच्छन्दः-संपत्तिः ततः पाङ्क्ष सर्वस्य पाङ्रश्च यज्ञः "पञ्चपदा पङ्किः पाङ्को यज्ञः" इति अतेः । तेन यत्सर्व लोकाद्यात्मान्तं च पाङ्कं परि-कल्पयति यज्ञमेव तत्परिकल्प-यति । तेन यज्ञेन परिकल्पितेन पाङ्कात्मकं प्रजापतिममि-संपद्यते । तत्कथं पाङ्कमिदं सर्वमित्यत आह

शाइरमाष्यार्थ

64

अनु० ७ ]

आकाश आत्मा । इत्यधिभूतम् । अथाध्यात्मम् । प्राणो व्यानोऽपान उदानः समानः । चञ्चः श्रोत्रं मनो वाक् त्वक् । चर्म मार्श्सरस्नावास्थि मज्जा । एतदधिविधाय ऋषिरवोचत् । पाङ्क्तं वा इदश्सर्वम् । पाङ्क्तेनैव पाङ्क्तश्रग्रणोतीति ॥ १ ॥

पृथिवी, अन्तरिक्ष, चुलोक, दिशाएँ और अत्रान्तर दिशाएँ [-यह लोकपाब्क ]; अग्नि, वायु, आदित्य, चन्द्रमा और नक्षत्र [-यह देवता-पाड्क ] तथा आप, ओषधि, वनस्पति, आकाश और आत्मा—ये अधिभूतपाड्क हैं । अब अच्यात्मपाड्क बतलाते हैं — प्राण, ज्यान, अपान, उदान और समान [ -यह वायुपाड्क ]; चक्षु, स्रोत्र, मन, वाक् और त्वचा [-यह इन्द्रियपाड्क ] तथा चर्म, मांस, स्नायु, अस्थि और मजा [-यह धातुपाड्क—ये सब मिलाकर अच्यात्मपाड्क हैं ] । इस प्रकार पाड्कोपासनाका विधानकर ऋषिने कहा— 'यह सब पाड्क ही है; इस [आच्यात्मिक ] पाड्कसे ही उपासक [ बाह्य ] पाड्कको पूर्ण करता है' ॥ १ ॥

पृथिव्यन्तरिक्षं द्यौदिंशोऽवा-<sub>त्रिविय-</sub> न्तरदिश इति लो-<sup>भूतपाङ्कम्</sup> कपाङ्कम् । अग्नि-र्वायुरादित्यश्चन्द्रमा नक्षत्राणीति देवतापाङ्कम् । आप ओषधयो वनस्पतय आकाश आत्मेति भूतपाङ्कम् । आत्मेति विराड् भूताधिकारात् । इत्यधिभूतमि- पृथिवी, अन्तरिक्ष, युलोक, दिशाएँ और अवान्तर दिशाएँ–ये लोकपाङ्क्त हैं; अग्नि, वायु, आदित्य, चन्द्रमा और नक्षत्र–ये देवतापाङ्क्त हैं; जल, ओषधि, बनस्पति, आकाश और आत्मा–ये भूतपाङ्क्त हैं । यहाँ 'आत्मा' विराट्को कहा है; क्योंकि यह भूतोंका अधिकरण है 'इत्यधि-भूतम्' यह वाक्य अधिलोक और

[ चल्ली १

अधिदैवत-इन दो पाङक्तोंका त्यधिलोकाधिदेवतपाङ्कद्वयोप-उपल्क्षण करानेके लिये है; क्योंकि लक्षणार्थम् । लोकदेवतापाङक-इनमें छोक और देवतासम्बन्धी दो योथाभिहितत्वात् । पाङ्क्तोंका भी वर्णन किया गया है। अब आगे तीन अध्यात्मपाङ्कों-अथानन्तरमध्यात्मं पाङ्क-का बर्णन किया जाता है-प्राणादि त्रयमुच्यते-प्राणा-त्रिविधाध्यारम-वायुपाङ्क, चक्षु आदि इन्द्रियपाङ्क पाङत्तम् दि वायुपाङ्कम् । और चमांदि धातुपाङ्क-वस ये चक्षुरादीन्द्रियपाङ्कम् । चर्मादि रतने ही अच्यात्म और बाह्य पाङक्त हैं। इनका इस प्रकार विधान अर्थात एतावद्वीदं धातुपाङक्तम् Ľ कल्पना करके अर्घि-वेद अथवा सर्वमध्यात्मम् . बाह्यं 7 इस दृष्टिसे सम्पन्न किसी ऋषिने पाङ्क्तमेवेत्येतदेवमधिविधाय कहा। क्या कहा ! सो वतलाते परिकल्प्यपिंवेंद एतदर्शनसंपन्नो हैं-निश्चय ही यह सब पाङ्क्त ही वा कश्चिद्यपिरवोचदुक्तवान् है। आध्यात्मिक पाङ्क्तसे ही. संख्यामें समानता होनेके किमित्याह-पाङ्क्तं वा इदं सबै कारण उपासक वाह्यपाङ्क्तको बलवान्-पाङ्केनैवाध्यात्मिकेन संख्या-पुरित करता है अर्थात् उसके साथ सामान्यात्पाङ्कं बाह्यं स्प्रणोति एकरूपसे उपलब्ध करता है। इस बलयति पूरयति । एकात्मतयो-प्रकार भ्यह सब पाङ्क्त है' ऐसा पलभ्यत इत्येतत् । एवं पाङ्क-जो पुरुष जानता है वह प्रजापति-मिदं सर्वमिति यो वेद स प्रजा-खरूप ही हो जाता है-ऐसा इसका पत्यात्मैव भवतीत्यर्थः ॥ १ ॥ तात्पर्य है ॥ १ ॥

इति शीक्षावल्ल्यां सप्तमोऽनुवाकः

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

48

## अष्टम अनुवाक

#### ओक्कारोपासनाका विधान

व्याहतिरूप ब्रह्मकी उपासनाका निरूपण किया गया; उसके पश्चात उसीकी उपासनाका पाङकरूप से वर्णन किया । अब सम्पर्ण उपासनाओंके अङ्गभुत ओंकारकी उपासनाका विधान करना चाहते । पर एवं अपर ब्रहादृष्टिसे 쿬 उपासना किये जानेपर ओंकार----केवल शब्दमात्र होनेपर भी पर और अपर ब्रह्मकी प्राप्तिका साधन होता है । वहीं पर और अपर ब्रह्मका आलम्बन है, जिस प्रकार कि विष्णुका आलम्बन प्रतिमा है । ''इसी आलम्बनसे उपासक पिर या अपर | किसी एक ब्रह्मको प्राप्त हो जाता है" इस श्रुतिसे यही बात प्रमाणित होती है।

सनम्रक्तम् । अनन्तरं च पाङ्क्त-खरूपेण तस्यैवोपासनम्रुक्तम् । इदानीं सर्वोपासनाङ्गभूतस्योङ्का-रस्योपासनं विधित्स्यते । परापर-ब्रह्मदृष्ट्या उपास्यमान ओङ्कारः शब्दमात्रोऽपि परापरब्रह्मप्राप्ति-साधनं भवति । स द्यालम्बनं ब्रह्मणः परस्यापरस्य च, प्रति-मेव विष्णोः । "एतेनैवायतने-नैकतरमन्वेति" (प्र० उ० ५ । २ ) इति श्रुतेः ।

व्याहत्यात्मनो त्रह्मण उपा-

ओमिति ब्रह्म । ओमितीद्द्स्वर्म्म । ओमित्ये-तदनुकृतिर्ह स्म वा अप्यो श्रावयेत्याश्रावयन्ति । ओमिति सामानि गायन्ति । ओःशोमिति शस्त्राणि शःसन्ति । ओमित्यध्वर्युः प्रतिगरं प्रतिग्रणाति । ओमिति ब्रह्मा प्रसौति । ओमित्यमिहोत्रमनुजानाति । ओमिति ब्राह्मणः प्रवक्ष्यन्नाह ब्रह्मोपाप्तवानीति । ब्रह्मैवोपाप्नोति ॥ १ ॥

[ बल्ली १

96

'ॐ' यह शब्द बढ़ा है, क्योंकि 'ॐ' यह सर्वरूप है; 'ॐ' यह अनुकृति (अनुकरण—सम्मतिसूचक संकेत) है—एसा प्रसिद्ध है। [याझिकलोग] ''ओ आवय'' ऐसा कहकर अवण कराते हैं। 'ॐ'' ऐसा कहकर सामगान करते हैं।' 'ॐ' शोम ऐसा कहकर शखों (गीति-रहित ऋचाओं) का पाठ करते हैं। अब्बर्यु प्रतिगर (प्रत्येक कर्म) के प्रति 'ॐ'' ऐसा उच्चारण करता है। 'ॐ'' ऐसा कहकर ब्रह्मा अनुज्ञा देता है; 'ॐ'' ऐसा कहकर वह अग्निहोत्रके लिये आज्ञा देता है। बेदाध्ययन करनेवाला ब्राह्मग 'ॐ'' ऐसा उच्चारण करता हुआ कहता है—'मैं ब्रह्म (वेद अथवा परब्रह्म) को प्राप्त करूँ।' इससे वह ब्रह्मको ही प्राप्त कर लेता है॥ १॥

> 'ओमिति' इसमें 'इति' शब्द ओंकारके खरूपका परिच्छेद (निर्देश) करनेके लिये है। अर्थात् 'ॐ' यह शब्दरूप बस हे—ऐसा इसका मनसे ध्यान-उपासना करेः क्योंकि 'ॐ' यही सब कुछ है. समस्त शब्दरूप कारण, RPR ओंकारसे व्याप्त है, जैसा कि 'जिस प्रकार शंकुसे पत्ते व्याप्त रहते हैं। इत्यादि एक दूसरी श्रुतिसे सिद होता है। सम्पूर्ण वाच्य वाचकने ही अधीन होता है, इसलिये यह सब ओंकार ही कहा जाता है।

आगेका प्रन्थ ओंकारकी स्तुति छिये है; क्योंकि वह उपासनी है। 'ॐ' यह अनुकृति यान अनुकरण है। इसीसे किसी दारा 'मैं करता हूँ, मैं जाता

ओमिति । इतिशब्दः सरूप-परिच्छेदार्थः, ओ-ओहारस्य सार्वात्म्बम् मित्येतच्छब्दरूपं त्रहोति मनसा धारयेदुपासीत । यत ओमितीदं सर्वं हि शब्दरूप-मोङ्कारेण व्याप्तम् । "तद्यथा श्रङ्गा" (छा० उ० २। २३। ३) इति श्रुत्यन्तरात् । अभि-धानतन्त्रं ह्यभिधेयमित्यत इदं सर्वमोङ्कार इत्युच्यते । ओङ्कारस्तत्यर्थमुत्तरो ग्रन्थः । उपास्यत्वात्तस्य । जोदारमहिमा ओमित्येतदनुकृति-

रनकरणम् । करोमि यास्यामि

#### शाङ्करभाष्यार्थ

चेति इतम्रक्तमोमित्यनुकरोत्य-न्यः । अत ओङ्कारोऽनुकृतिः । इ.स. वा इति प्रसिद्धार्थाव-द्योतकाः । प्रसिद्धमोङ्कारस्यानु-कृतित्वम् ।

अत्र ८ ]

अपि च 'ओ श्रावय' इति प्रैषपूर्वकमाश्रावयन्ति । तथोमिति सामानि गायन्ति सामगाः। ॐशोमिति शस्त्राणि शंसन्ति शस-शंसितारोऽपि । तथोमित्यध्वर्युः प्रतिगरं प्रतिगणाति । ओमिति त्रह्या प्रसौत्यनुजानाति प्रैषपूर्व-कमाश्रावयति । ओमित्यग्नि-होत्रमनुजानाति । जहोमीत्यक्त ओमित्येवानुज्ञां प्रयच्छति ।

इस प्रकार किये हुए कयनको स्रुनकर दूसरा पुरुष [ उसको स्रीकृत करते हुए ] 'ॐ॰' ऐसा अनुकरण करता है । इसछिये ओंकार अनुकृति है । 'ह' 'स्म' और 'वै'—ये निपात प्रसिद्धिके सूचक हैं; क्योंकि ओंकारका अनुकृतिस्व तो प्रसिद्ध ही है ।

40

इसके सिवा 'ओ श्रावय' इस प्रकार प्रेरणापूर्वक याज्ञिकलोग प्रतिश्रवण कराते हैं । तथा 'ॐ' ऐसा कहकर सामगान करनेवाले सामका गान करते हैं । शब शंसन करनेवाले भी 'उँ' शोम' ऐसा कहकर शर्खोंका पाठ करते 훐 । तथा अप्वर्युलोग प्रतिगरके प्रति 'ॐ' ऐसा उचारण करते हैं। (30) ऐसा कहकर ब्रह्म अनुज्ञा देता है अर्थात् प्रेरणापूर्वक आश्रवण करता है; और 'ॐ' कहकर वह अझिहोत्रके लिये आज्ञा देता है । अर्थात् यजमानके यों कहनेपर कि 'मैं हवन करता हैं' वह 'ॐ' ऐसा कहकर उसे अनुज्ञा देता है।

िचल्ली १

प्रवचन अर्थात अध्ययन करनेवाळा ब्राह्मण 'डेंग' ऐसा उचारण करता है; अर्थात 'ॐ' ऐसा कहकर ही बह अध्ययन करनेके लिये प्रवृत्त होता है। भी ब्रह्म यानी वेदको प्राप्त करूँ अर्थात् उसे प्रहण करूँ' ऐसा कहकर वह त्रसको प्राप्त कर ही लेता है। अथवा [ यों समझो कि ] भीं ब्रह्म-परमात्माको प्राप्त करूँ' इस प्रकार आत्माको प्राप्त करनेकी इच्छासे वह उंग ऐसा ही कहता है और उस ॐकारके द्वारा वह त्रसको प्राप्त कर ही लेता है। इस प्रकार क्योंकि ॐकारपूर्वक प्रवृत्त होनेवाली कियाएँ फल्बती होती हैं इसलिये अन्तार त्रस है' इस तरह उसकी उपासना करे-यह इस वाक्यका अर्थ है ॥ १ ॥

आमित्येव त्राह्मणः प्रबक्ष्यन् करिष्यन्नध्येष्यमाण प्रवचनं ओमित्येवाइ । ओमित्येव प्रति-पद्यतेऽध्येतमित्यर्थः । त्रह्मवेद-मपामवानीति प्राप्नुयां ग्रही-ष्यामीत्यपामोत्येव जन्म अथवा त्रझ परमात्मा तम्र-पाझवानीत्यात्मानं प्रवक्ष्यन्प्राप-यिष्यन्नोमित्येवाह । स च तेनो-ङ्कारेण त्रस प्रामोत्येव । ओङ्का-रपूर्व प्रवृत्तानां कियाणां फलवत्त्वं यसात्तसादोङ्कारं व्रवेत्युपासी-तेति वाक्यार्थः ॥ १ ॥

इति शीक्षावल्ल्यामष्टमोऽनुवाकः ॥ ८ ॥



# नवम अनुवाक

ऋतादि शुभकमेंकी अवस्यकर्तव्यताका विधान

विज्ञानादेवामोति खाराज्य-मित्युक्तत्वाच्छ्रौतसार्तानां कर्म-णामानर्थक्यं प्राप्तमित्यतस्तन्मा प्रापदिति कर्मणां पुरुषार्थं प्रति साधनत्वप्रदर्शनार्थमिद्दोपन्यासः-

विज्ञानसे ही स्वाराज्य प्राप्त कर लेता है-ऐसा [छठे अनुवाकमें] कहे जानेके कारण श्रीत और स्मार्च कमों-की व्यर्थता प्राप्त होती है। वह प्राप्त न हो, इसलिये पुरुषार्थके प्रति कमोंका साधनत्व प्रदर्शित करनेके लिये यहाँ उनका उल्लेख किया जाता है—

ऋतं च स्वाध्यायप्रवचने च । सत्यं च स्वाध्याय-प्रवचने च । तपश्च स्वाध्यायप्रवचने च । दमश्च स्वाध्याय-प्रवचने च । शमश्च स्वाध्यायप्रवचने च । अग्नयश्च स्वाध्याय-प्रवचने च । अग्निहोत्रं च स्वाध्यायप्रवचने च । अतिथयश्च स्वाध्यायप्रवचने च । मानुषं च स्वाध्यायप्रवचने च । प्रजा च स्वाध्यायप्रवचने च । प्रजनश्च स्वाध्यायप्रवचने च । प्रजातिश्च स्वाध्यायप्रवचने च । प्रजनश्च स्वाध्यायप्रवचने च । प्रजातिश्च स्वाध्यायप्रवचने च । सत्यमिति सत्यवचा राथीतरः । तप इति तपोनित्यः पौरुशिष्टिः स्वाध्यायप्रवचने एवेति नाको मौद्रल्यः । तद्धि तपस्तद्धि तपः ॥ १ ॥

त्रहत ( शास्त्रादिद्वारा बुद्धिमें निश्चय किया हुआ अर्थ) तथा खाच्याय ( शास्त्राच्ययन ) और प्रबचन ( अध्यापन अथवा वेदपाठरूप ब्रह्मयज्ञ ) [ ये अनुष्ठान किये जाने योग्य हैं ] । सत्य ( सत्यभाषण ) तथा खाष्याय और प्रवचन [ अनुष्ठान किये जाने चाहिये ] । दम

52

विस्ली १

( इन्द्रियदमन ) तथा खाय्याय और प्रवचन [ इन्हें सदा करता रहे ] । शम ( मनोनिग्रह ) तथा खाय्याय और प्रवचन [ ये सर्वदा कर्तव्य हैं ] । अग्नि ( अग्न्याधान ) तथा खाय्याय और प्रवचन [ इनका अनुष्ठान करे ] । अग्निहोत्र तथा खाय्याय और प्रवचन [ इनका जियम-करे ] । अग्निहोत्र तथा खाय्याय और प्रवचन [ इनका नियम-से अनुष्ठान करे ] । मानुष्कर्म ( विवाहादि ठौकिक व्यवहार ) तथा खाप्याय और प्रवचन [ इन्हें करता रहे ]। प्रजा ( प्रजा उत्पन्न करना ) तथा स्वाच्याय और प्रवचन [ इन्हें करता रहे ]। प्रजा ( प्रजा उत्पन्न करना ) तथा स्वाच्याय और प्रवचन [ इन्हें करता रहे ]। प्रजा ( प्रजा उत्पन्न करना ) तथा स्वाच्याय और प्रवचन [ इन्हें करता रहे ]। प्रजा ( प्रजा उत्पन्न करना ) तथा स्वाच्याय और प्रवचन [ न्ये सदा ही कर्तव्य हैं ] । प्रजन ( ऋतु-कार्ल्में मार्याग्मन ) तथा [ इसके साथ ] स्वाच्याय और प्रवचन [ करता रहे ] । प्रजाति ( पौत्रोग्पत्ति ) तथा स्वाच्याय और प्रवचन [ इनका नियतरूपसे अनुष्ठान करे ] । सत्य ही [ अनुष्ठान करने योग्य है ] ऐसा रथीतरका पुत्र सत्यवचा मानता है । तप ही [ नित्य अनुष्ठान करने योग्य है ] ऐसा नित्य तपोनिष्ठ पौरुशिष्टिका मत है । स्वाच्याय और प्रवचन ही [ कर्त्तव्य है ] ऐसा मुद्रव्ये ही ] ऐसा मुद्रव्ये पुत्र नाकका मत है । अतः वे ( खाष्याय और प्रवचन ) ही तप ही, वे ही तप ही [ 1 १ ॥

ऋतमिति व्याख्यातम् । खा-'ऋत'-इसकी व्याख्या पहले [ ऋतं वदिध्यामि-इस वाक्यमें ] की ध्यायोऽध्ययनम् । प्रवचनमध्या-जा चुकी है। 'स्वाध्याय' अध्ययनको भइते हैं, तथा 'प्रवचन' अध्यापन पनं त्रह्मयज्ञो वा। एतान्युता-या ब्रह्मयज्ञका नाम है। ये ज्ञात दीन्यनुष्टेयानीति वाक्यशेषः । आदि अनुष्ठान किये जाने योग है-यह वाक्यशेष है | सत्य-सत्य सत्यं च सत्यवचनं यथाव्या-वचन अथवा जैसा पहले [ सल वदिष्यामि—इस वाक्यमें ] व्याख्या ख्यातार्थं वा । तपः कुच्छादि । की गयी है, वह; तप-कुच्छादि; दम-दमो बाह्यकरणोपशमः । शमो-बाह्य इन्द्रियोंका निग्रह; शम-चित्त की शान्ति; ये सब करने योग Sन्तः करणोपशमः ) अग्नय आधा

#### शाङ्करमाष्यार्थं

अनु० ९ ]

811 अग्नियोंका आधान करना चाहिये। अग्निहोत्र होम करने योग्य है। अतिथियोंका पूजन करना चाहिये। मानुष यानी लौकिक व्यवहार: उसका भी यथायाम अनुष्ठान करना चाहिये । प्रजा उत्पन्न करनी चाहिये। प्रजन--प्रजनन-ऋतुकालमें भार्यागमन और प्रजाति-पौत्रोत्पत्ति अर्थात् प्रत्रको खीपरिप्रह कराना चाहिये।

इन सब कमोंसे युक्त पुरुषको भी स्वाध्याय और प्रवचनका यत्न-पूर्वक अनुष्ठान करना चाहिये--इसी-लिये इन सबके साथ खाध्याय और प्रवचनको प्रहण किया गया है। स्वाध्यायके अधीन ही अर्थज्ञान है और अर्थज्ञानके अधीन ही परमश्रेय है, तथा प्रवचन उसकी अविस्पृति और धर्मकी दृद्धिके लिये है; इसलिये स्वाध्याय और प्रवचनमें आदर ( श्रदा ) रखना चाहिये।

सत्य अर्थात् सत्य ही अनुष्ठान किये जाने योग्य है--ऐसा सत्यवचा --सत्य ही जिसका वचन हो वह अथवा जिसका नाम ही सत्यवचा है बह राथीतर अर्थात् रथीतरके बंशमें उत्पन्न हुआ राथीतर आचार्य मानता है। तप यानी तप ही कर्त्तज्य है--

तन्याः । अग्निहोत्रं च होतन्यम् । अतिथयश्च पूज्याः । मानुषमिति लौकिकः संव्यवहारः, तच यथाप्राप्तमनुष्ठेयम् । प्रजा चोत्पा-द्या । प्रजनश्च प्रजननमृतौ भार्यागमनमित्यर्थः । प्रजातिः पौत्रोत्पत्तिः पुत्रो निवेशयितन्य इत्येतत् ।

सवैंरेतैः कर्मभिर्युक्तस्यापि <sub>साध्यायप्रवचन</sub> स्वाध्यायप्रवचने <sub>सढवोगकारणम्</sub> यत्नतोऽनुष्ठेये इत्येव-मर्थं सर्वेण सह स्वाध्यायप्रवचन-ग्रहणम् । स्वाध्यायाधीनं द्यर्थ-ज्ञानम्, अर्थज्ञानायत्तं च परं श्रेयः; प्रवचनं च तदविस्मरणार्थं धर्मप्रष्टद्वचर्यं च । अतः स्वाध्या-यप्रवचनयोरादरः कार्यः ।

सत्यमिति सत्यमेवानुष्ठातव्य-सत्याविमापान्चे मिति सत्यमेव म्रनोनां मतमेदाः वचो यस्य सोऽयं सत्यवचा नाम वा तस्य । राधी-तरो रधीतरस्य गोत्रो राधीतरा-चार्थो मन्यते । तप इति तप एव

#### वल्ली १

### तैत्तिरीयोपनिषद्

तपोनित्य-नित्य तपोनिष्ठ ऐसा अथवा तपोनित्य नामवाला पौरुशिष्टि -पुरुशिष्टका पत्र पौरुशिष्टि आचार्य मानता है। स्वाध्याय और प्रवचन ही अनुप्रान किये जाने योग्य हैं-ऐसा नाक नामबाला मद्रलका पत्र मौहल्य आचार्य मानता है। वही तप है, वडी き । तप इसका तारपर्य यह है-क्योंकि स्याच्याय और प्रवचन ही तप हैं, इसलिये वे ही अनुष्ठान किये जाने योग्य हैं। पहले कहे हुए भी सत्य, तप, स्वाध्याय और प्रवचनोंका पुनमंहण उनके आदरके लिये है ॥१॥

कर्त्तव्यमिति तपोनित्यस्तपसि नित्यस्तपःपरस्तपोनित्य इति वा नाम पौरुञ्छिष्टिः पुरुञ्चिष्टस्या-पत्यं पौरुञ्चिष्टिराचार्यो मन्यते । खाध्यायप्रवचने एवानुष्ठेये इति नाको नामतो मुद्रलस्यापत्यं मौद्रल्य आचार्यो मन्यते । तद्धि तपस्तद्धि तपः । हि यसात्स्वा-ध्यायप्रवचने एव तपस्तस्माचे एवानुष्ठेये इति । उक्तानामपि सत्यतपःस्वाध्यायप्रवचनानां पु-नर्ग्रहणमादरार्थम् ॥ १ ॥

इति शीक्षावल्ल्यां नवमोऽनुवाकः ॥ ९ ॥



CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

ÉB

## दशम अनुवाक

त्रिशङ्कता वेदानुवचन

'अई इक्सस्य रेरिवा' आदि मन्त्रासाय खाध्याय (जप) के लिये है । तथा खाध्याय विचा (ज्ञान) की उत्पत्तिके लिये बतलाया गया है; यह प्रकरणसे ज्ञात होता है; क्योंकि यह प्रकरण विचाके लिये ही है, इसके सित्रा उसका कोई और प्रयोजन नहीं जान पड़ता; क्योंकि स्वाध्यायके द्वारा जिसका चित्त शुद्ध हो गया है उसीको विचाकी उत्पत्ति होना सम्मय है ।

अहं दृक्षस रेरिवेति साध्या-यार्थो मन्त्राझायः । साध्यायश्च विद्योत्पत्तये । प्रकरणात् । विद्यार्थं हीदं प्रकरणम् । न चान्यार्थत्वमवगम्यते । स्वाध्या-येन च विद्युद्धसत्त्वस्य विद्योत्प-त्तिरवकल्प्यते ।

अहं बृक्षस्य रेरिवा । कीर्तिः एष्ठं गिरेरिव । ऊर्ध्व-पवित्रो वाजिनीव स्वमृतमस्मि । द्रविणश्सवर्चसम् । सुमेधा अमृतोक्षितः । इति त्रिशङ्कोर्वेदानुवचनम् ॥ १ ॥

मैं [अन्तर्यामीरूपसे उच्छेदरूप संसार- ] वृक्षका प्रेरक हूँ । मेरी कीर्ति पर्वतशिखरके समान उच्च है । ऊर्घ्वपत्रित्र (परमात्मारूप कारण-वाल्ण) हूँ । अलवान् सूर्यमें जिस प्रकार अमृत है उसी प्रकार में भी कुद्ध अमृतमय हूँ । मैं प्रकाशमान [आत्मतत्त्वरूप ] धन, सुमेधा (सुन्दर मेधावाला) और अमरणधर्मा तथा अक्षित (अध्यय) हूँ, अथवा अमृतसे सिक्त (मीगा हुआ) हूँ--यह त्रिशङ्क ऋषिका वेदानुवचन है ॥ १ ॥

ao 30 e-20-

में अन्तर्यामीरूपसे वृक्ष अर्थात उच्छेदात्मक संसाररूप बृक्षका प्रेरक हैं। मेरी कीर्ति-प्रसिद्धि पर्वतके प्रष्ठभागके समान ऊँची है । मैं ऊर्च्च-पवित्र हुँ-पवित्र-पावन अर्थात ज्ञानसे प्रकाशित होने योग्य पवित्र परत्रहा जिस मुझ सुर्वात्माका जर्ष्व यानी कारण है वह में ऊर्ध्वपबित्र **š**1 'বাজিলি रव'-वाजवान्के समान-वाज अर्थात अन उससे युक्त सूर्यके समान, जिस प्रकार सैकड़ों श्रुति-स्मृतियों-के अनुसार सूर्यमें विशुद्ध अमृत यानी आत्मतत्त्व प्रसिद्ध है उसी प्रकार में भी सु अमृत अर्थात

बिद्धी १

व्रक्षस्योच्छेदात्मकस्य अहं संसारवक्षस्य रेरिवा प्रेरयिता-Sन्तर्याम्यात्मना । कीतिंः ख्या-तिगिरेः प्रष्ठमिबोच्छिता मम। ऊर्ध्वपवित्र ऊर्ध्व कारणं पवित्रं पावनं ज्ञानप्रकाश्यं पवित्रं परमं ब्रह्म यस्य सर्वारमनो मम सो-ऽहमुर्ध्वेषवित्रः । वाजिनीव वाज-वतीव । वाजमझं तद्वति सवित-रीत्यर्थः । यथा सचितर्यमतमा-त्मतत्त्वं विशुद्धं प्रसिद्धं श्वति-स्मृतिशतेभ्य एवं स्वमृतं शोभनं विश्रद्धमात्मतत्त्वमसि भवामि । द्रविणं धनं सबर्चसं दीप्ति-मत्तदेवात्मतत्त्वमसीत्यनवर्तते । त्रहाज्ञानं वात्मतत्त्वप्रकाश-कत्वात्सवर्चसम् । द्रविणमिव मोक्षसुखहेतुत्वात् द्रविणं असिन्पक्षे प्राप्तं मयेत्यध्याहारः कर्तव्यः ।

55

शाङरभाष्यार्थ

अन्० १० ]

सुमेधा-जिस मेरी मेधा शोभन अर्थात् सर्वज्ञत्वलक्षणवाली है वह में सुमेधा हूँ। संसारकी स्थिति, उत्पत्ति और संहार-इसका कौशल होनेके कारण मेरा सुमेधस्त्व है। इसीसे में अमृत-अमरणधर्मा और अक्षित—अक्षीण यानी अव्यय अथवा अक्षय हूँ । अधवा, ितृतीयातरपुरुष समास माननेपर ] अमृतेन उक्षितः अमृतसे सिक्त हैं। "मैं अमृतसे उक्षित हुँ" ऐसा ब्राह्मणवाक्य भी है ।

819

इस प्रकार यह ब्रह्मभूत ब्रह्मवेत्ता त्रिराङ्ग ऋषिका वेदानुवचन है। वेद वेदन अर्थात् आरमैकत्वविज्ञान-को कहते हैं उसकी प्राप्तिके अन--पीछेका वचन 'वेदानवचन' कहलाता है। तात्पर्य यह है कि अपनी कृतकृत्यता प्रकट करनेके लिये वामदेवके समान \* त्रिशङ्क ऋषिद्वारा आर्षदृष्टिसे देखा हुआ यह मन्त्रासाय आत्मविद्याका प्रकाश करनेवाला है ।

इसका जप विद्याकी उत्पत्तिके

शोभना मेधा सर्व-समधाः इलक्षणा यस्य सम सोऽह समेधाः । संसारस्थित्युत्पत्त्युप-संहारकौशलयोगात्सुमेधस्त्वम् । एवामृतोऽमरणधर्माक्षितो-अत ऽक्षीणोऽव्ययः,अक्षतो वाः अमृतेन बोक्षितः सिक्तः । "अमृतोक्षितो-**ऽहम्" इत्यादि ज्ञासणम् ।** 

इत्येवं त्रिशङ्कोर्ऋषेर्व्रह्मभूतस्य त्रक्षविदो वेदानुवचनम् ; वेदो वेदनमात्मैकत्व विज्ञानं तस्य प्राप्तिमनु वचनं वेदानुवचनम् । आत्मनः कुतकृत्यताख्यापनार्थे वामदेववत्त्रिशङ्कनार्षेण दर्शनेन आत्मविद्या-दृष्टो मन्त्राम्नाय प्रकाशक इत्यर्थः ।

अस्य च जपो विद्योत्पत्त्य-थोंऽवगम्यते । ऋतं चेत्यादि- छिये माना जाता है। इस 'ऋतं

# देखिये ऐत्तरेयोपनिषद् २ । १ । ५

तैत्तिरीयोपनिषद

च' इत्यादि अनुवाकमें धर्मका उपन्यास ( उल्लेख ) करनेके अनन्तर वेदानुवचनका पाठ करनेसे यह जाना जाता है कि इस प्रकार औत और स्मार्त नित्यकमोंमें लगे इए परब्रहाके निष्काम जिज्ञासुके प्रति आत्मा आदिसे सम्बन्धित आर्षदर्शनों-का प्रादुर्भाव हुआ करता है ॥ १ ॥

वली १

कर्मोपन्यासादनन्तरं च वेदातु-वचनपाठादेतदवगम्यत एवं औतसातेंषु नित्येषु कर्मसु युक्तस्य निष्कामस्य परं त्रक्ष विविदिषोरार्षाणि दर्शनानि प्रा-दुर्भवन्त्यात्मादिविषयाणीति॥ १॥

23

इति शीक्षावरूत्यां दशमोऽनुवाकः ॥ १० ॥

# एकादश अनुवाक

वेदाण्ययनके अनम्तर शिष्यको आचार्यका उपदेश

ब्रह्मारमैक्यविज्ञानसे पूर्व औत और स्मार्तकमौंका नियमसे अनुष्टान करना चाहिये—इसीलिये •वेदम-इत्यादि श्रतिसे नू स्य' उनकी कर्तव्यताके उपदेशका आरम्भ किया नाता है; क्योंकि [ 'अनुशास्ति' ऐसी ] जो अनुशासन-श्रुति है वह पुरुषके संस्कारके लिये है; क्योंकि जो पुरुष संस्कारयुक्त और विद्युद्धचित्त होता है उसे अनायास ही आत्मज्ञान प्राप्त हो जाता है। इस सम्बन्धमें ग्तपसे पापका नाश करता है और ज्ञानसे अमरत्व लाभ करता है" ऐसी स्मृति है। आगे ऐसा कहेंगे भी कि

वेदमन्त्येत्येवमादिकर्तव्य-प्राग्यवाविज्ञानाद तोपदेशारम्भः प्रा-कर्माविशः म्त्रह्मविज्ञानान्निय-मेन कर्तव्यानि औतस्मार्त-कर्माणीत्येवमर्थः। अनुशासनश्रुतेः पुरुषसंस्कारार्थत्वात् । संस्कृतस्य दि विशुद्धसत्त्वस्यात्मज्ञानमज्ज-सैवोत्पद्यते । "तपसा कल्मपं द्दन्ति विद्ययामृतमञ्ज्ते" ( मनु० १२ ! १०४ ) इति स्मृतिः । वक्ष्यति च-"तपसा त्रह्म विज्ञि-

अनु०११]

ज्ञासस्व" (तै० उ० ३ । २ । ५) इति । अतो विद्योत्पच्यर्थमनुष्ठे-यानि कर्माणि । अनुज्ञास्तीत्यनु-शासनशब्दादनुग्रासनातिक्रमे हि दोषोत्पत्तिः ।

कर्मणाम् । प्रागुपन्यासाच पूर्व केवलत्रसविद्यारम्भाच्च कर्माण्यपन्यस्तानि । उदितायां च त्रह्मविद्यायाम् ''अभयं प्रतिष्ठां विन्दते" (तै० उ० २ । ७ । १) "न बिभेति कुतथन" (तै० उ० २।९।१) "किमई साधु नाक-रवमु" (तै० उ० २ | ९ | १) इत्येवमादिना कर्मनैष्किञ्चन्यं दर्शयिष्यतिः इत्यतोऽवगम्यते पूर्वोपचितद्ररितक्षयद्वारेण विद्योत्पत्त्यर्थानि कर्माणीति । मन्त्रवर्णाच-"अविद्यया मृत्युं तीत्वी विद्ययामृतमञ्जुते" (ई० उ० ११) इति । ऋता-

"तपसे ब्रह्मको जाननेकी इच्छा कर" अतः ज्ञानकी उत्पत्तिके छिये कर्म करने चाहिये । 'अनुशास्ति' इसमें 'अनुशासन'--ऐसा शब्द होनेके कारण उस अनुशासनका अति-क्रमण करनेपर दोषकी उत्पत्ति होगी ।

28

कमोंका उपन्यास पहले किया जानेके कारण भी यह निश्चय होता है कि ये कर्म विद्याकी उत्पत्ति-के लिये हैं ] । कमोंका उपन्यास त्रह्मविद्याका केवल निरूपण आरम्भ करनेसे पूर्व ही किया गया है । ब्रह्मविद्याका उदय होनेपर तो ''अभय प्रतिष्ठाको प्राप्त कर लेता है'' "किसीसे भी भय नहीं मानता" "मैंने कौन-सा शम कर्म नहीं किया'' इत्यादि वाक्योंदारा कमोंकी निष्किञ्चनता ही दिखलायेंगे। इससे विदित होता है कि कर्म पूर्व-सन्नित पापोंके क्षयके द्वारा ज्ञानकी प्राप्तिके ही लिये हैं। ''अविद्या (कर्म) से मृत्यु (अधर्म) को पार करके विधा ( उपासना ) से अमरत्व लाभ करता है" इस मन्त्र-वर्णसे भी यही बात प्रमाणित होती है। अतः पहले ( नवम अनुवाकमें )

### [ बल्ली १

### तैत्तिरीयोपनिषद्

दीनां पूर्वत्रोपदेश आनर्थक्य-जो ऋतादिका उपदेश किया है वह उनके आनर्थक्यकी निद्दत्तिके लिये परिहारार्थः। इह तु ज्ञानोत्पत्त्व-है। तथा यहाँ ज्ञानकी उत्पत्तिके हेतु होनेसे उनकी कर्तव्यताका वियम करनेके लिये है।

वेदमनूच्याचार्योऽन्तेवासिनमनुशास्ति । सत्यं वद् । धर्मं चर । स्नाध्यायान्मा प्रमदः । आचार्याय प्रियं धन-माहृत्य प्रजातन्तुं मा व्यवच्छेत्सीः । सत्याज्ञ प्रमदितव्यम् । धर्माज्ञ प्रमदितव्यम् । कुशठाज्ञ प्रमदितव्यम् । भृत्यै न प्रमदितव्यम् । स्वाध्यायप्रवचनाभ्यां न प्रमदितव्यम् ॥ भृत्यै न प्रमदितव्यम् । स्वाध्यायप्रवचनाभ्यां न प्रमदितव्यम् ॥ १॥ देवपितृकार्याभ्यां न प्रमदितव्यम् । मातृदेवो भव । पितृदेवो भव । आचार्यदेवो भव । अतिथिदेवो भव । यान्यनवद्यानि कर्माणि । तानि सेवितव्यानि । नो इतराणि । यान्यस्माकः सुचरितानि । तानि त्वयोपास्यानि ॥ २ ॥ नो इतराणि । ये के चास्मच्छ्रेयाः स्तो ज्ञाह्मणाः । तेषां त्वयासनेन प्रश्वसितव्यम् । श्रद्धया देयम् । अश्रद्धयाऽदेयम् । श्रिया देयम् । हिया देयम् । भिया

देयम् । संविदा देयम् । अथ यदि ते कर्मविचिकित्सा वा इत्तविचिकित्सा वा स्यात् ॥ ३ ॥

ये तत्र ब्राह्मणाः संमर्शिनः । युक्ता आयुक्ताः । अलूक्षा धर्मकामाः स्युः । यथा ते तत्र वर्तेरन् । तथा तत्र वर्तेथाः । अथाभ्याख्यातेषु । ये तत्र ब्राह्मणाः

PLAN AND AN AND AN AN

अनु० ११ ] शाहरमाष्यार्थ

संमर्शिनः । युक्ता आयुक्ताः । अलूक्षा धर्मकामाः स्युः । यथा ते तेषु वर्तेरन् । तथा तेषु वर्तेथाः । एष आदेशः । एष उपदेशः । एषा वेदोपनिषत् । एतद्नुशासनम् । एव-मुपासितव्यम् । एवमु चैतदुपास्यम् ॥ ४ ॥

वेदाध्ययन करानेके अनन्तर आचार्य शिष्यको उपदेश देता है---सत्य बोछ । धर्मका आचरण कर । खाध्यायसे प्रमाद न कर । आचार्यके लिये अभीष्ट धन लाकर [ उसकी आज्ञासे स्नीपरिग्रह कर और ] सन्तान-परम्पराका छेदन न कर । सत्यसे प्रमाद नहीं करना चाहिये । धर्मसे प्रमाद नहीं करना चाहिये । कुशल ( आत्मरक्षामें उपयोगी ) कर्मसे प्रमाद नहीं करना चाहिये । ऐश्वर्य देनेवाले माङ्गलिक कर्मोंसे प्रमाद नहीं करना चाहिये। खाध्याय और प्रवचनसे प्रमाद नहीं करना चाहिये ।। १ ।। देवकार्य और पितृकार्योसे प्रमाद नहीं करना चाहिये । त् मातृदेव ( माता ही जिसका देव है ऐसा ) हो, पितृदेव हो, आचार्य-देव हो और अतिथिदेव हो । जो अनिन्य कर्म हैं उन्हींका सेवन करना चाहिये-दूसरोंका नहीं। हमारे (हम गुरुजनोंके) जो शुभ आचरण हैं तुझे उन्हींकी उपासना करनी चाहिये ॥ २ ॥ दूसरे प्रकारके कमोंकी नहीं । जो कोई [ आचार्यादि धर्मोंसे युक्त होनेके कारण ] हमारी अपेक्षा भी श्रेष्ठ त्राह्मण हैं उनका आसनादिके द्वारा तुझे आश्वासन ( श्रमापहरण ) करना चाहिये । अद्रापूर्वक देना चाहिये । अश्रद्धापूर्वक नहीं देना चाहिये । अपने ऐश्वर्यके अनुसार देना चाहिये। लजापूर्वक देना चाहिये। भय मानते हुए देना चाहिये । संवित्-मैत्री आदि कार्यके निमित्तसे देना चाहिये । यदि तुझे कर्म या आचारके विषयमें कोई सन्देह उपस्थित हो ॥ ३ ॥ तो वहाँ जो विचारशील, कर्ममें नियुक्त, आयुक्त ( स्वेच्छासे कर्मपरायण ), अरूक्ष ( सरलमति ) एवं धर्माभिनाषी ब्राह्मण हों, उस प्रसङ्गमें वे जैसा व्यवहार करें वैसा ही तु भी कर। इसी प्रकार जिनपर संशययुक्त दोष आरोपित किये गये हों उनके विषयमें, वहाँ जो विचारशील, कर्ममें

### [ वल्ली १

### तैत्तिरीयोपनिषद्

नियुक्त अथवा आयुक ( द्सरोंसे प्रेरित न होकर खतः कर्ममें परायण ), सरलइदय और धर्माभिषाधी ब्राह्मण हों, वे जैसा व्यवहार करें तू भी वैस्ता ही कर । यह आदेश—विधि है, यह उपदेश है, यह वेदका रहस्य है और [ईधरकी ] आज्ञा है । इसी प्रकार तुझे उपासना करनी चाहिये—ऐस्ता ही आचरण करना चाहिये ॥ 8 ॥

> वेदका अध्ययन करानेके अनन्तर आचार्य अन्तेवासी-शिण्य-को उपदेश करता है; अर्थात् प्रन्थ-महणके पश्चात् अनुशासन करता है-उसका अर्थ ग्रहण कराता है । इससे ज्ञात होता है कि वेदाध्ययन कर चुकनेपर भी ब्रह्मचारीको जिना धर्मलेज्ञासा किये गुरुकुल्से समा-वर्तन (अपने घरकी ओर प्रस्या-गमन) नहीं करना चाहिये । ''कर्मोका यथावत् ज्ञान प्राप्त करके उनके अनुष्ठानका आरम्भ करें'' इस स्पृतिसे भी यही सिद्ध होता है । किस प्रकार उपदेश करता है ? सो बतलाते हैं---

> सस्य बोल अर्थात् जो कहने-योग्य बात प्रमाणसे जैसी जानी गयी हो उसे उसी प्रकार कहा। इसी प्रकार धर्मका आचरण कर। धर्म' यह अनुष्ठान करनेयोग्य कर्मोका सामान्यरूपसे बाचक है। क्योंकि सत्यादि बिशेष धर्मोंका तो निर्देश कर ही दिया है। खाध्याय

वेदमनूच्याध्याप्याचार्योऽन्ते-अधीतनेरल वासिनं शिष्यमनु-कर्त्तवनिरूपण्न शासि प्रन्थग्रहणा-दनु पश्चाच्छास्ति तदर्थं ग्राहयती-त्यर्थः । अतोऽवगम्यतेऽधीतवेदस्य धर्मजिज्ञासामकृत्वा गुरुकुलाञ्च समावर्तितव्यमिति । ''वुद्ध्वा कर्माणि चारमेत्'' इति स्प्टतेश्च । कथमनुशास्तीत्याह—

सत्यं वद यथात्रमाणावगतं वक्तव्यं तइद। तइदुर्भं चर। धर्म इत्यनुष्टेयानां सामान्यवचनं सत्यादिविशेषनिर्देशात् । स्वा-

अनु० ११]

अर्थात् अध्ययनसे प्रमाद न कर । आचार्यके लिये प्रिय-उनका अभीष्ट धन लाकर और विद्यादानसे उन्हण होनेके लिये उन्हें देकर आचार्यके आज्ञा देनेपर अपने अनुरूप खीसे करके विवाह प्रजातन्त्-सन्तति-कमका छेदन न कर । अर्थात प्रजासन्ततिका विच्छेद नहीं करना चाहिये । तात्पर्य यह है कि यदि पुत्र उत्पन्न न हो तो भी पुत्र-काम्या ( पुत्रेष्टि ) आदि कर्मोद्वारा उसकी उत्पत्तिके लिये यन करना ही चाहिये। [ नवम अनुवाकमें ] प्रजा, और प्रजाति-तीनोंहीका प्रजन निर्देश किया गया है: उसकी सामर्थ्यसे यही बात सिद्ध होती है: अन्यथा वहाँ केवल 'प्रजन' इस एक ही साधनका निर्देश किया जाता ।

सरयसे प्रमाद नहीं करना चाहिये । सत्यसे प्रमादका अभिप्राय है असत्यका प्रसंग, यह प्रमादशब्द-के सामर्थ्यसे बोधित होता है । तार्त्पर्य यह है कि कभी भूलकर भी असत्य-भाषण नहीं करना चाहिये; यदि ऐसा तार्त्पर्य न होता तो, यहाँ केवल असत्यभाषणका निषेध ही किया जाता । धर्मसे प्रमाद नही

ध्यायादध्ययनान्मा प्रमदः प्रमाद मा कार्षाः । आचार्यायाचार्यार्थं प्रियमिष्टं धनमाहत्यानीय दत्त्वा विद्यानिष्क्रयार्थस्, आचार्येण चानुवातोऽनुरूपान्दारानाहत्य प्रजातन्तुं प्रजासन्तानं मा व्यव-च्छेत्सीः । प्रजासन्ततेविंच्छित्तिने कर्तव्या । अनुत्पद्यमानेऽपि पुत्रे पुत्रकाम्यादिकर्मणा तदुत्पत्तो यतः कर्तव्य इत्यभिप्रायः। प्रजाप्रजनप्रजातित्रयनिर्देश-सामध्यांत । अन्यथा प्रजनश्चे-

सत्यात्र प्रमदितव्यं प्रमादो न कर्तव्यः । सत्याच प्रमदनम-नृतप्रसङ्गः,प्रमादशव्दसामर्थ्यात्। विस्मृत्याप्यनृतं न वक्तव्य-मित्यर्थः । अन्यथासत्यवदन-प्रतिषेघ एव स्थात । धर्माञ

त्येतदेकमेवावक्ष्यत् ।

### तैत्ति रीयोपनिषद्

विल्ली १

प्रमदितव्यम् । धर्मशब्दसानुष्टे-यविषयत्वादननुष्ठानं प्रमादः स न कर्तव्यः । अनुष्ठातव्य एव धर्म इति यावत । एवं कुझला-दात्मरक्षार्थात्कर्मणो न प्रमदि-तव्यम् । भूतिविंभूतिस्तस्यै भूत्यै भृत्यर्थान्मङ्गलयुक्तात्कर्मणो न प्रमदितच्यम् । खाध्यायप्रवच-नाभ्यां न प्रमदितव्यम् । खाध्या-योऽध्ययनं प्रवचनमध्यापनं ताभ्यां न प्रमदितव्यम् । ते हि नियमेन कर्तच्ये इत्यर्थः ॥ १॥ देवपित्रकार्याभ्यां तथा न प्रमदितच्यम् । दैवपित्र्ये कर्मणी कर्तव्ये ।

मात्तदेवो माता देवो यस्य स त्वं मात्तदेवो भव स्याः । एवं पितृदेव आचार्यदेवो भव । देवतावदुबास्या एत इत्यर्थः । यान्यपि चान्यान्यनवद्यान्यनि-न्दितानि शिष्टाचारलक्षणानि कर्माणि तानि सेवितव्यानि कर्तव्यानि त्वया । नो न कर्त- करना चाहिये। 'धर्म' शब्द अनुष्टेय कर्मविशेषका वाचक होनेसे उसका अनुष्ठान न करना ही प्रमाद है: सो नहीं करना चाहिये । अर्थात धर्मका अनुष्ठान करना ही चाहिये। इसी प्रकार कुशल-आत्मरक्षामें उपयोगी कमोंसे प्रमाद न करे। 'भूति' वैभवको कहते हैं, उस वैभवके लिये होनेवाले महल्युक्त कर्मोंसे प्रमाद न करे । खाच्याय और प्रवचनसे प्रमाद न करे । खाच्याय अध्ययन हे और प्रवचन अध्यापन, उन दोनोंसे प्रमाद न करे अर्थात उनका नियम-से आचरण करता रहे ॥ १ ॥ इस्ती प्रकार देवकार्य और पितृकार्योंसे भी प्रमाद न करे, अर्थात् देवता और पित्रसम्बन्धी कर्म अवस्य करने चाहिये ।

मातृदेव-माता है देव जिसका वह त मातृदेव हो । इसी प्रकार पितृदेव हो, आचार्यदेव हो, [अतिथि-देव हो ] [ इनका अर्थ समझना चाहिये ] । तारपर्य यह है कि ये सब देवताके समान उपासना करनेयोग्य हैं । इसके सिवा और भी जो अनवध-अनिन्ध यानी शिष्टाचाररूप कर्म हैं तेरे लिये वे ही सेवनीय यानी कर्त्तव्य हैं । अन्य

अनु० ११]

व्यानीतराणि सावद्यानि शिष्ट-कृतान्यपि । यान्यसाकमाचा-र्याणां सुचरितानि शोभनचरि-तान्याम्नायाद्यविरुद्धानि तान्येव त्वयोपास्यान्यदृष्टार्थान्यनुष्ठेया-नि, नियमेन कर्तव्यानीति या-वत् ॥ २ ॥ नो इतराणि विपरी-तान्याचार्यकृतान्यपि ।

ये के च विशेषिता आचार्य-त्वादिधमैंरसदसत्तः श्रेयांसः प्रश्नस्वतरास्ते च ब्राह्मणा न क्षत्रियादयस्तेषामासनेनासनदा-नादिना त्वया प्रश्वसितव्यम् । प्रश्वसनं प्रश्वासः श्रमापनयः । तेषां श्रमस्त्वयापनेतव्य इत्यर्थः । तेषां चासने गोष्टीनिमित्ते सम्र-दिते तेषु न प्रश्वसितव्यं प्रश्वा-सोऽपि न कर्तव्यः केवलं तदुक्त-सारग्राहिणा भवितव्यम् । निन्दायुक्त कर्म-भले ही वे शिष्ट पुरुषोंके किये हुए हों-तुझे नहीं करने चाहिये | हम आचार्यलोगोंके भी जो सुचरित- छुभ चरित अर्थात् शाखसे अविरुद्ध कर्म हैं उन्हींकी तुझे उपासना करनी चाहिये; अदृष्ट फलके लिये उन्हींका अनुष्ठान करना चाहिये अर्थात् तेरे लिये वे ही नियमसे कर्त्तव्य हैं || २ ||-दूसरे नहीं, अर्थात् उनसे विपरीत कर्म आचार्यके किये हुए भी कर्त्तव्य नहीं हैं |

194

जो कोई भी आचार्यस्व आदि धर्मोंके कारण विशिष्ट हैं, अर्थात् हमसे श्रेष्ठ---बड़े हैं तथा वे बाढाण भी हैं-अत्रिय आदि नहीं हैं, उनका आसनादिके द्वारा अर्थात उन्हें आसनादि देकर तझे प्रयास-प्रयासका अर्थ 疲 आश्वासन यानी श्रमापहरण करना चाहिये । तात्पर्य यह है कि तुझे उनका श्रम निवृत्त करना चाहिये। तया किसी गोष्ठी ( समा ) के डिये उन्हें उचासन प्राप्त होनेपर तुझे प्रश्वास-दीर्घनिःश्वास भी नहीं छोड़ना चाहिये; तुझे केवल उनके प्रहण करनेवाला सार कथनका होना चाहिये।

### **तैत्तिरीयोपनिषद्**

### [बही १

किंच यत्किचिदेयं तच्छ्रद-यैव दातव्यम्। अश्रद्धया अदेयं न दातव्यम्। श्रिया विभ्त्या देयं दातव्यम्। हिया लख्रया च देयम्। मिया भीत्या च देयम्। संविदा च मैत्र्यादिकार्येण देयम्।

अथैवं वर्तमानस्य यदि कदा-चित्ते तव श्रौते सातें वा कर्मणि वत्ते वाचारलक्षणे विचिकित्मा संशयः सात्।। २।। ये तत्र तसिन् देशे काले वा त्राझणास्तत्र कर्मा-दी यक्ता इति व्यवहितेन संबन्धः कतेव्यः । संमर्शिनो विचार-क्षमाः । युक्ता अभियुक्ताः कर्मणि वृत्ते वा। आयुक्ता अपरप्रयुक्ताः। अलुक्षा अरुक्षा अक्ररमतयः । धर्मकामा अदृष्टार्थिनोऽकामहता इत्येतत्, स्युर्भवेयुः । ते यथा येन प्रकारेण त्राह्मणास्तत्र तसिन्क-

इसके सिवा, तही जो कुछ दान करना हो वह श्रदासे ही देना चाहिये. अश्रदासे नहीं 1 श्री अर्थात् विभूतिके अनुसार देना चाहिये. ही-उजापूर्वक देना चाहिये. भी-भय मानते 5Q देना चाहिये तथा संविद यानी मैत्री आदि कार्यके निमित्तसे देना चाहिये।

फिर इस प्रकार वर्तते हुए तुझे यदि किसी समय किसी औत या सातं कर्म अथवा आचरणरूप वृत्त ( व्यवहार ) में संशय उपस्थित हो ॥ ३ ॥ तो वहाँ उस देश या कालमें जो त्राह्मण नियक्त हो-इस प्रकार 'तत्र' इस पदका युक्ता' इस व्यवधानयुक्त पदसे सम्बन्ध करना चाहिये-[ और जो ] संमर्शी-विचारक्षम, यक्त-कर्म अथवा आचरणमें पूर्णतया तत्पर, आयुक्त-किसी दूसरेसे प्रयुक्त न होनेवाले [ अर्थात् स्वेष्ठासे प्रवृत्त ]. अल्क्ष-अरूक्ष अर्थात् अक्ररमति धर्मकामी-( सरलचित्त ) और अदृष्टफलकी इच्छावाले अर्थात कामनावश विवेकशून्य न हों, 🗎 ब्राह्मण उस कर्म या आचरणमें जिल

अमु० ११]

र्मणि इत्ते वा वर्तेरंस्तथा त्वमपि वर्तेथाः । अथाभ्यारूयात्तेषु, अभ्यारूयाता अभ्युक्ता दोषेण संदिद्यमानेन संयोजिताः केन-चित्तेषु च यथोक्तं सर्वम्रुपन-येघे तत्रेत्यादि ।

एष आदेशो विधिः । एप उपदेशः पुत्रादिभ्यः पित्रादी-नाम् । एपा वेदोपनिषडेदरहस्यं वेदार्थ इत्येतत् । एतदेवानुश्रा-सनभीश्वरवचनम् । आदेश-वाक्यस्य विधेरुक्तत्वात्सर्वेषां वा प्रमाणभूतानामनुशासनमेतत् । यसादेवं तसादेवं यथोक्तं सर्व-म्रुपासितच्यं कर्तव्यम् । एवम्र चैतदुपास्प्रमुपास्यमेव चैतन्नानुपा-समित्यादरार्थं पुनर्वचनम् ॥४॥ प्रकार बर्ताव करें उसी प्रकार तुझे मी वर्ताव करना चाहिये। इसी प्रकार अम्याख्यातोंके प्रति-अम्याख्यात-अम्युक्त अर्घात् जिन-पर कोई संशययुक्त दोष आरोपित किया गया हो उनके प्रति जैसा पहले भ्ये तत्र' इत्यादिसे कहा गया है उसी सब व्यवहारका प्रयोग करना चाहिये।

यह आदेश अर्थात् विधि है, यह पुत्रादिको पिता आदिका उपदेश है, यह वेदोपनिषद्-वेदका रहस्य यानी वेदार्थ है। यही अनुशासन यानी ईश्वरका वाक्य है। अथवा आदेशवाक्य विधि है-ऐसा पहले कहा जा चुका है इसलिये यह सभी प्रमाणभूत [ उपदेशकों ] का अनुशासन है। क्योंकि ऐसा है इसलिये पहले जो कुछ कहा गया है वह इसी सब प्रकार उपासनीय-करने योग्य है। इस प्रकार ही इसकी उपासना करनी चाहिये-यह उपासनीय ही है, अनुपास्य नहीं है-इस प्रकार यह पुनरुक्ति उपासनाके आदरके छिये है ॥ ४ ॥

#### मोक्ष-साधनकी मीमांसा

अत्रैतचिन्स्यते विद्याकर्मणो-<sup>मोक्षकारण-</sup> विंवेकार्थं किं कर्म-<sup>मोक्षकारण-</sup> स्य एव केवलेभ्यः <sup>करवारो विकल्पाः</sup> परं श्रेय उत वि-द्यासव्यपेक्षेभ्य आहोस्विद्विद्या-कर्मभ्यां संहताभ्यां विद्याया वा कर्मापेक्षाया उत केवलाया एव विद्याया इति ?

तत्र केवलेभ्य एव कर्मभ्यः कर्मण मेध-सावनलनिरातः दार्थज्ञानवतः कर्मा-घिकारात् । "वेदः क्रत्स्रोऽधि-गन्तच्यः सरहस्रो दिजन्मना" इति सरणात् । अधिगमश्च सहोपनिषदर्थेनात्मज्ञानादिना । "विद्वान्यजते" "विद्वान्याज-यति" इति च विदुष एव कर्म-ण्यधिकारः प्रदर्श्यते सर्वत्र "ज्ञात्वा चानुष्ठानम्" इति च । अब विद्या और कर्मका विवेक [अर्थात् इन दोनोंका फल भिन्न-भिन्न है--इसका निश्चय ] करनेके लिये यह विचार किया जाता है कि (१) क्या परम श्रेयकी प्राप्ति केवल कर्मसे होती है, (२) अथवा विद्याकी अपेक्षायुक्त कर्मसे, (३) किंवा परस्पर मिले हुए विद्या और कर्म दोनोंसे, (४) अथवा कर्मकी अपेक्षा रखनेवाली विद्यासे, (५) या केवल विद्यासे ही ?

उनमें [ पहला पक्ष यह है कि ] केवल कमोंसे ही परम श्रेयकी प्राप्ति हो सकती है; क्योंकि ''द्विजातिको रहस्यके सहित सम्पूर्ण वेदका ज्ञान प्राप्त करना चाहिये" ऐसी स्मृति होनेसे सम्पूर्ण वेदका ज्ञान रखने-वालेको ही कर्मका अधिकार है और वेदका ज्ञान उपनिषद्के अर्थभूत आत्मज्ञानादिके सहित ही R सकता है। "विद्वान् यज्ञ करता है'' ''विद्वान् यञ्च कराता Bn इत्यादि वाक्योंसे सर्वत्र विद्वान्का ही अधिकार दिखळाया कर्ममें गया है; तथा ''जानकर कर्मानुष्टान करें" ऐसा भी कहा है । कोई-को

### अनु० ११ ]

#### शाङरभाष्यार्थ

क्रत्साथ वेदः कर्मार्थ इति हि। ऐसा भी मानते हैं कि सम्पूर्ण वेद कर्मके ही लिये हैं; और यदि कमोंसे ही परम श्रेयकी प्राप्ति न हुई तो वेद भी व्यर्थ ही हो जायगा।

ADL MOL

921

सिद्धान्ती-ऐसा कहना ठीक नहीं; क्योंकि मोक्षका नित्यत्व है-मोक्ष नित्य ही माना गया है। और जो वस्त कर्मका कार्य है उसकी अनित्यता ठोकमें प्रसिद्ध है। यदि नित्य श्रेय कमोंसे होता है ऐसा मानें तो इष्ट नहीं है; क्योंकि इसका "जिस प्रकार यह कर्मोपार्जित लोक क्षीण होता है [ उसी प्रकार पुण्यार्जित परछोक भी क्षीण हो जाता है ]" इस न्याययुक्ता श्रुतिसे विरोध है।

पूर्व ०--काम्य और प्रतिषिद्ध कमौका आरम्भ न करनेसे, प्रारब्ध कमोंका भोगसे ही क्षय हो जानेसे तथा नित्य कमेंकि अनुष्ठानके कारण प्रस्यवायकी उत्पत्ति न होनेसे मोक्ष ज्ञानकी अपेक्षासे रहित ही है-यदि ऐसा मानें तो ?

सिद्धान्ती-ऐसी बात भी नहीं है; शेष ( सन्नित ) कर्मोंके रह जानेसे उनके कारण अन्य शरीरकी उत्पत्ति सिद्ध होती है-इस प्रकार

मन्यन्ते केचित् । कर्मभ्यश्वेत्वरं श्रेयो नावाप्यते वेदोऽनर्थकः स्रात ।

नः नित्यत्वान्मोक्षस्य, नित्यो हि मोक्ष इष्यते । कर्मकार्य-स्यानित्यत्वं प्रसिद्धं लोके । कर्मभ्यश्वेच्छेयो नित्यं स्यात्तचा-निष्टम् । "तद्यथेह कर्मचितो लोकः क्षीयते" ( छा० उ० ८ । १ | ६ ) इति न्यायानुगृहीत-श्वतिविरोधात् ।

काम्यप्रतिषिद्धयोरनारम्भा-दारब्धस च कर्मण उपभोगेन क्षयाजित्यानुष्ठानाच तत्प्रत्यवा-यानुत्पत्तेर्ज्ञाननिरपेक्ष एव मोक्ष इति चेत ?

तच नः शेषकर्मसंभवात्तनि-

मित्तवरीरान्तरोत्पत्तिः

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

त्रामो-

तैत्तिरीयोपनिषद्

तीति प्रत्युक्तम् । कर्मशेषस नित्यानुष्ठानेनाविरोधात्क्षयानुप-पत्तिरिति च। यदुक्तं समस्तवेदार्थज्ञानवतः कर्माधिकारादित्यादि, तच नः कमेका श्रुतज्ञानव्यतिरेकादुपासनस्य श्वतज्ञानमात्रेण हि कर्मण्यधि-कियते नोपासनामपेक्षते । उपा-सनं च श्रुतज्ञानादर्थान्तरं वि-धीयते । मोक्षफलमर्थान्तरप्रसिद्धं च स्यात् । 'श्रोतव्यः' इत्युक्त्वा तद्वचतिरेकेण 'मन्तव्यो निदि-

20

ध्यासितव्यः' इति यज्ञान्तरवि-धानात् । मनननिदिध्यासनयोश्च प्रसिद्धं अवणज्ञानादर्थान्तरत्वम् । एवं तर्हि विद्यासव्यपेक्षेभ्यः बानकर्मसमुग- कर्मभ्यः स्थान्मोश्वः । बस गोक्षसाय- विद्यासहितानां च नर्यनियसः कर्मणां भवेत्कार्या-

हम इसका पहले ही खण्डन कर चुके हैं; तथा नित्यकर्मोंके अनुष्टानसे सबितकर्मोंका विरोध न होनेके कारण उनका क्षय होना सम्भव नहीं है ।

विद्धी १

और यह जो कहा कि समस्त वेदके अर्थको जाननेवालेको ही अधिकार होनेके कारण किंग्ल कर्मसे ही निःश्रेयसकी प्राप्ति हो सकती है] सो भी ठीक नहीं; क्योंकि उपासना श्रुतज्ञान ( गुरु-कुलमें किये हुए वाक्यविचार ) से भिन्न ही है। मनुष्य श्रुतज्ञानमात्रसे ही कर्मका अधिकारी हो जाता है, इसके लिये वह उपासनाकी अपेक्षा नहीं रखता। उपासना तो श्रुतज्ञान-से भिन्न वस्तु ही वतलायी गयी है । वह उपासना मोक्षरूप फलवासी और अर्थान्तररूपसे प्रसिद्ध E: क्योंकि 'श्रोतव्यः' ऐसा कहकर मनन और निदिच्यासनके छिये ] भन्तव्यो निदिच्यासितव्यः'-इस प्रकार प्रथक यहान्तरका विधान किया है। लोकमें भी श्रवणज्ञानसे मनन और निदिध्यासनका अर्थान्त-रत्व प्रसिद्ध ही है।

र्थ्व०-इस प्रकार तब तो विद्या की अपेक्षासे युक्त कर्मोद्वारा ह मोक्ष हो सकता है। जो कर्म ज्ञान के सहित होते हैं उनमें कार्यान्तर

| -   | A CONTRACTOR OF T | 100 million (1997) |      |
|-----|-------------------|--------------------|------|
| 211 | द्धरा             | 1142               | TST  |
|     | - GP              | 10 DOCT            | 1.00 |

अनु० ११]

आरम्भका सामर्थ्य हो सकता है, न्तरारम्भसामध्यंस् । यथा खता जिस प्रकार कि खयं मरण और मरणज्वरादिकार्यारम्भसमर्थाना-ज्वरादि कार्योंके आरम्भमें समर्थ होनेपर भी बिष एवं दक्षि आदिमें मपि विषदध्यादीनां मन्त्रशक-मन्त्र और शर्करादिसे युक्त होनेपर रादिसंयुक्तानां कार्यान्तरारम्भ-कार्यान्तरके आरम्भका सामर्थ्य हो सामध्यम्, एवं विद्यासहितैः जाता है, इसी प्रकार विद्यासहित कमोंसे मोक्षका आरम्भ हो सकता कर्मभिर्मीक्ष आरम्यत इति चेत् ? है-यदि ऐसा मानें तो ? सिद्धान्ती-नहीं, आरम्यस्यानित्यत्वादि-जो वस्त नः आरम्भ होनेवाली होती है वह अनित्य हुआ करती है–इस प्रकार इस त्युक्तो दोषः । पक्षका दोष बतलाया जा चुका है। वचनादारम्योऽपि नित्य पूर्व०-किन्तु िभन स पुनरा-वर्तते' इत्यादि ] वचनसे तो आरम्भ होनेवाला मोक्ष भी नित्य ही होता है ? एवेति चेतु ? सिद्धान्ती-नहीं, क्योंकि वचन ज्ञापकत्वाद्वचनस्य नः तो केवल ज्ञापक है; यथार्थ अर्थको वचनं यथाभृतस्वार्थस नाम बतलानेवालेका ही नाम 'वचन' है। किसी अविद्यमान पदार्थको वह ज्ञापकं नाविद्यमानस्य कर्तु । न उत्पन्न करनेवाळा नहीं होता | सैकडों वचन होनेपर भी नित्य हि वचनशतेनापि नित्यमारभ्यत वस्तुका आरम्भ नहीं किया जा वाविनाशि भवेत् । आरब्धं सकता और न आरम्भ होनेवाली वस्त अविनाशी ही हो सकती है। इससे विद्याकर्मणोः एतेन संहत-समुचित विद्या और कर्मके मोक्षारम्भ-कत्वका प्रतिषेध कर दिया गया । योर्मोक्षारम्भकत्वं प्रत्युक्तम् । to 30 22-22-

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

<2

#### तेत्ति **रीयोपनिषद्**

विद्याकर्मणी मोक्षप्रतिवन्थ-हेतुनिवर्तके इति चेत्-न, कर्मणः फलान्तरदर्शनात् । उत्पत्तिसं-स्कारविकाराप्तयो हि फलं कर्मणो दृञ्यते । उत्पत्त्यादिफल-विपरीतथ मोक्षः ।

22

गतिश्वतेराष्य इति चेत् । "सर्यद्वारेण", "तयोर्ध्वमायन्" (क॰ उ॰ २ | ३ | १६ ) इत्ये-वमादिगतिश्रुतिभ्यः प्राप्यो मोक्ष इति चेत् ।

नः सर्वगतत्वाद्गन्त्भिश्चा-नन्यत्वादाकाशादिकारणत्वात्स-र्वगतं त्रद्म । त्रद्माव्यतिरिक्ताश्च सर्वे विज्ञानात्मानः । अतो ना-प्यो मोक्षः । गन्तुरन्यद्विभिन्नं देशं प्रति भवति गन्तव्यम् । न द्वि येनैवाव्यतिरिक्तं यत्तत्तेनैव

विद्या और कर्म — ये दोनों मोक्षके प्रतिबन्धके हेतुओंको निवृत्त करने-वाले हैं [ मोक्षके स्वरूपको उत्पन्न करनेवाले नहीं है; अतः जिस प्रकार प्रध्वंसाभाव कृतक होनेपर भी निस्य है उसी प्रकार उन प्रति-बन्धोंकी निवृत्ति भी निस्य ही होगी ] - यदि ऐसा कहो तो यह कथन ठीक नहीं; क्योंकि कमोंका तो अन्य ही फल देखा गया है । उत्पत्ति, संस्कार, विकार और आप्ति--ये कर्मके फल देखे गये हैं । किन्तु मोक्ष उत्पत्ति आदि फलसे विपरीत है ।

पूर्थ०--गतिप्रतिपादिका श्रुतियों-से तो मोक्ष आप्य सिद्ध होता है--'सूर्यद्वारसे'', ''उस सुप्रसा नाडीद्वारा ऊर्थ्वछोकोंको जानेवाख्य'' आदि गतिप्रतिपादिका श्रुतियोंसे जाना जाता है कि मोक्ष प्राप्य है।

सिदान्ती-ऐसी वात नहीं है; क्योंकि ब्रह्म सर्वगत, गमन करने-वालोंसे अमिन्न और आकाशादि-का भी कारण होनेसे सर्वगत है तथा सम्पूर्ण विज्ञानात्मा महाने अभिन्न हैं; इसलिये मोक्ष आप्य नहीं है। गमन करनेवालेसे पृथय अन्य देशमें ही गमन करने योग्य हुव करता है। जो जिससे अभिन्न हो

अनु• ११]

है उसीसे वह गन्तव्य नहीं होता । और उसकी अनन्यता तो ''उसे रचकर वह उसीमें प्रविष्ट हो गया'' ''सम्पूर्ण क्षेत्रोंमें क्षेत्रज्ञ भी त.मुझको ही जान'' इत्यादि सैकड़ों श्रुति-स्मृतियोंसे सिद्ध होती है ।

23

पूर्व - [ ऐसा माननेसे तो ] गति और ऐश्वर्यका प्रतिपादन करने-वाळी श्रुतियोंसे विरोध होगा-अच्छा, यदि मोक्ष अप्राप्य ही हो तो भी गतिश्रुति तथा "वह एकरूप होता है" "वह यदि पितृ लेककी इच्छावाला होता है" "वह जी और यानोंके साथ रमण करता है" इत्यादि श्रुतियोंका ज्याकोप ( वाध ) हो जायगा ।

सिद्धान्ती-नहीं, क्योंकि वे तो कार्य ब्रह्मसे सम्बन्ध रखनेवाठी हैं। क्षी आदि तो कार्य ब्रह्ममें ही हो सकती हैं, कारण ब्रह्ममें नहीं; जैसा कि ''एक ही अद्वितीय ब्रह्म'' ''जहाँ कोई और नहीं देखता'' ''तब किसके द्वारा किसे देखे'' इत्यादि श्रुतियोंसे सिद्ध होता है।

गम्यते । तदनन्यत्वप्रसिद्धेश्व "तत्सृष्ट्वा तदेवानुप्राविशत्" (तै० उ० २ | ६ | १ ) "क्षेत्रज्ञं चापिमां विद्धि" (गीता १३ | २) इत्येवमादिश्वतिस्मृतिशतेभ्यः ।

गत्यैश्वर्यादिश्चतिविरोध इति चेत्। अधापि स्याद्यद्यप्राप्यो मोक्षस्तदा गतिश्चतीनां "स एकधा" (छा० उ०७। २६। २) "स यदि पितृलोककामो भवति" (छा० उ०८। २। १) "स्त्री-मिर्वा यानैर्वा" (छा० उ०८। १२। ३) इत्यादिश्चतीनां च कोपः स्यादिति चेत्।

न; कार्यत्रहाविषयत्वात्ता-साम् । कार्ये हि त्रहाणि स्त्र्या-दयः स्युर्न कारणे । "एकमेवा-द्वितीयम्" (छा० उ० ६ । २ । १) "यत्र नान्यत्पञ्यति" (छा० उ० ७ । २४ । १ ) "तत्केन कं पञ्च्येत्" ( वृ० उ० २ । ४ । १४, ४ । ५ । १५ ) इत्यादिश्चतिभ्यः ।

### तैत्तिरीयोपनिषद्

[ बल्ली १

विरोधाच विद्याकर्मणोः सम्-चयानुपपत्तिः । प्रविलीनकर्त्रा-दिकारकविशेषतत्त्वविषया हि वद्विपरीतकारकसाध्येन विद्या कर्मणा विरुध्यते । न होकं वस्त परमार्थतः कत्रीदिविश्वेषवत्तच्छ-न्यं चेत्युभयथा द्रष्टुं शक्यते । अवर्ध्यं ह्यन्यतरन्मिथ्या स्यात । अन्यतरस्य च मिथ्यात्वप्रसङ्घे युक्तं यत्स्वाभाविकाज्ञानविषयस्य द्वैतस मिथ्यात्वम् । "यत्र हि ৱীবদিৰ भवति" ( ৰূ০ ত০ २। ४ | १४) "मृत्योः स मृत्यु-मामोति" (क॰ उ॰ २ | १ | १०, २० उ० ४ । ४ । १९) ''अथ यत्रान्यत्पञ्चति..... तदल्पम्" (छा॰ उ॰ ७।२४११) "अन्योऽसावन्योऽहमस्मि" ( व० उ०१ 181१०) "उदरमन्तरं कुरुते अध तस भयं भवति" (तै० उ० २ । ७ । १) इत्यादि-श्वतिशतेभ्यः ।

28

इसके सिवा विद्या और कर्मका विरोध होनेके कारण भी उनका समुच्चय नहीं हो सकता । जिसमें कर्ता-करण आदि कारकविशेषोंका पूर्णतया लय होता है उस तत्त्वको (त्रसको) विषय करनेवाली विद्या अपनेसे विपरीत साधनसाध्य कर्मसे विरुद्ध है। एक ही वस्तु परमार्थतः कर्ता आदि विशेषसे युक्त और उस-से रहित-दोनों ही प्रकारसे नहीं देखी जा सकती। उनमेंसे एक पक्ष अवस्य मिथ्या होना चाहिये। इस प्रकार किसी एकके मिथ्यात्वका प्रसङ्ग उपस्थित होनेपर जो खभाव-से ही अज्ञानका विषय है उस दैतका ही मिथ्या होना उचित है, जैसा कि ''जहाँ द्वैतके समान होता है" "वह मृत्युसे मृत्युको प्राप्त होता है'' ''जहाँ अन्य देखता है वह अल्प है'' ''यह अन्य है मैं अन्य हूँ'' ''जो थोड़ा-सा भी अन्तर करता है उसे भय प्राप्त होता है" इत्यादि सैकड़ों श्रुतियोंसे प्रमाणित होता है।

बनु० ११]

भएक रूपसे ही देखना तथा चाहिये" "एक ही अद्वितीय" 'यह सब त्रक्ष ही है" "यह सब आत्मा ही हैं" इत्यादि श्रुतियोंसे एकत्वकी सत्यता सिद्ध होती है। सम्प्रदान आदि कारकमेदके दिखायी न देने-पर कर्म होना सम्भव भी नहीं है। ज्ञानके प्रसंगमें मेददृष्टिके अपवाद तो सहस्रों सुननेमें आते हैं । अतः विद्या और कर्मका विरोध है: इस-लिये भी उनका समुचय होना असम्भव है । ऐसी दशामें पूर्वमें तुमने जो कहा था कि 'परस्पर मिले हुए विद्या और कर्म दोनोंसे मोक्ष होता है' वह सिद्ध नहीं होता। प्रबंo-कर्म भी श्रतिबिहित हैं, अतः ऐसा माननेपर श्रुतिसे विरोध उपस्थित होता है। यदि सर्पादि-भ्रान्तिजनित ज्ञानका बाध करनेवाले रञ्ज आदि विषयक ज्ञानके समान कर्ता आदि कारकविशेषका बाध आत्मैकत्वके ज्ञानका ही करके विधान किया जाता है तो कोई विषय न रहनेके कारण कर्मका विधान करनेवाली श्रुतियोंका उन

64

सत्यत्वं चैकत्वस्य ''एकधे-वानुद्रष्टव्यस्" ( बू॰ उ॰ ४ । ४ । २०) "एकमेवाद्वितीयमु" (छा० उ०६।२।१) "ब्रह्मे-वेद्रसर्वम्" (मु० उ० २ ! २ | "आत्मैवेद् स् सर्वम्" 22) ( डा॰ उ॰ ७ । २५ । २ ) इत्यादिश्वतिभ्यः । न च संप्रदा-नादिकारकभेदादर्शने कर्मोप-पद्यते । अन्यत्वदर्शनापवादश्व विद्याविषये सहस्रशः श्रयते । अतो विरोधो विद्याकर्मणोः। अतश्च समुचयानुपपत्तिः । तत्र यदक्तं संहताभ्यां विद्याकर्मभ्यां मोक्ष इति, अनुपपन्नं तत् ।

विहितत्वात्कर्मणां श्रुतिवि-रोध इति चेत् । यद्युपम्रद्य कर्त्रा-दिकारकविद्येषमात्मैकत्वविज्ञानं विधीयते सर्पादिआन्तिविज्ञानो-पमर्दकरज्वादिविषयविज्ञानव-त्प्राप्तः कर्मविधिश्रुतीनां निर्विष-

### तैत्तिरीयोपनिषद्

[ बल्ली १

यत्त्वाद्विरोधः । विहितानि च कर्माणि । स च विरोधो न युक्तः । प्रमाणत्वाच्छुतीनामिति चेत् ?

28

नः पुरुषार्थोपदेशपरत्वाच्छती-नाम् । विद्योपदेशपरा तावच्छतिः संसारात्पुरुषो मोक्षयितच्य इति संसारहेतोरविद्याया विद्यया निवृत्तिः कर्तव्येति विद्याप्रकाश-कत्वेन प्रवत्तेति न विरोधः । एवमपि कत्रीदिकारकसद्धाव-प्रतिपादनपरं आखं विरुध्यत एवेति चेत ? नः यथाप्राप्तमेव कारकास्ति-त्वमुपादायोपात्तदुरितक्षयार्थं

कर्माणि विदधच्छास्रं

(विद्याका विधान करनेवाळी श्रुतियों) से विरोध उपस्थित होता है; और कमोंका विधान भी किया ही गया है तथा सभी श्रुतियों प्रमाणभूत हैं इसलिये पूर्वोक्त विरोधका होना उचित नहीं है-यदि ऐसा कहें तो !

सिद्धान्ती-यह कथन ठीक नहीं; क्योंकि श्रुतियाँ परम पुरुषार्थका उपदेश करनेमें प्रवृत्त हैं । श्रुति ज्ञानका उपदेश करनेमें तत्पर है । उसे संसारसे पुरुषका मोक्ष कराना है, इसके लिये संसारकी हेतुमूत अविधाकी विधाके द्वारा निवृत्ति करना आवश्यक है; अत: वह विधाका प्रकाश करनेवाली होकर प्रवृत्त हुई है । इसलिये ऐसा माननेसे कोई विरोध नहीं आता ।

पूर्व०-किन्तु ऐसा माननेपर भी तो कर्तादि कारककी सत्ताका प्रति-पादन करनेवाले शाखका तो उससे विरोध होता ही है ?

सिद्धान्ती—ऐसी वात नहीं है; खभावत: प्राप्त कारकोंके अस्तित्वको स्तीकार कर सञ्चित पापोंके क्षयने लिये कर्मोंका विधान करनेवाल शास्त्र मुमुक्षुओं और फल्की

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

मुमुखणा

अनु० ११]

फलसाधनं न प्राप्तियते । उप-प्राप्ति करानेका साधन है; वह कारकोंका असित्व सिद्ध करनेमें प्रष्टत नहीं है । निस पुरुषका सञ्चित पापरूप प्रतिवन्ध विद्यमान सञ्चित पापरूप प्रतिवन्ध विद्यमान रहता है उसे ज्ञानकी उत्पत्ति नहीं हो सकती; उसका क्षय हो जानेपर ही ज्ञान होता है और तमी अविधाकी निष्टत्ति होती है तथा उसके अनन्तर ही संसारकी आत्यन्तिक उपरति होती है ।

29

इसके सिवा जो पुरुष अनात्म-दर्शों है उसे ही अनात्मवस्त-सम्बन्धिनी कामना हो सकती है; ही कर्म कामनावाळा करता है और उसीसे उनका फल भोगनेके लिये उसे शरीरादिग्रहणरूप संसार-की प्राप्ति होती है । इसके विपरीत जो आरमैकखदर्शी है उसकी दृष्टिमें विषयोंका अभाव होनेके कारण उसे उनकी कामना भी नहीं हो सकती | आत्मा तो अपनेसे अभिन है, इस-लिये उसकी कामना भी असम्भव होनेके कारण उसे खात्मखरूपमें स्थित होनारूप मोक्ष सिद्ध ही है। इसलिये भी ज्ञान और कर्मका विरोध

फलाथिंनां च फलसाधनं न कारकास्तित्वे व्याप्रियते । उप-चितदुरितप्रतिवन्धस्य हि विद्यो-त्पत्तिर्नावकल्पते । तत्क्षये च विद्योत्पत्तिः स्यात्ततत्र्थाविद्यानि-वृत्तिस्तत आत्यन्तिकः संसारो-

परमः ।

आपि चानात्मदर्शिनो द्यना-त्मविषयः कामः। शानादेव त केवल्यम कामयमानश्च करो-कर्माणि । ततस्तत्फलोप-ति शरीराद्यपादानलक्षणः भोगाय संसारः । तदव्यतिरेकेणात्मैक-त्वदर्शिनो विषयाभावात्कामानु-त्पत्तिगत्मनि चानन्यत्वात्का-मानुत्पत्तो खात्मन्यवस्थानं मोक्ष इत्यतोऽपि विद्याकर्मणोविंरोधः

## तैत्तिरीयोपनिषद्

16

[ बल्ली १

| and and and and and and and           |                                                                                                                             |  |
|---------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| विरोधादेव च विद्या मोक्षं प्रति       |                                                                                                                             |  |
| न कर्माण्यपेक्षते ।                   | मोक्षके प्रति कर्मकी अपेक्षा नहीं<br>रखता।                                                                                  |  |
| खात्मलामे तु पूर्वोपचित-              | हाँ, आत्मलाभनें पूर्वसञ्चित                                                                                                 |  |
| प्रतिबन्धापनयदारेण विद्याहेतुत्वं     | पापरूप प्रतिबन्धकी निवृत्तिद्वारा                                                                                           |  |
| प्रतिपद्यन्ते कर्माणि नित्यानीति ।    | नित्यकर्म ज्ञानप्राप्तिके हेतु अवस्य                                                                                        |  |
| अत एवासिन्प्रकरण उपन्य-               | होते हैं। इसीछिये इस प्रकरणमें<br>कर्मोंका उल्लेख किया गया है-यह                                                            |  |
| स्तानि कर्माणीत्यवोचाम । एवं          | हम पहले ही कह चुके हैं । इस                                                                                                 |  |
| चाविरोधः कर्मविधिश्रुतीनाम्           | प्रकार भी कर्मका विधान करनेवाळी<br>श्रुतियोंका [ विद्याविधायिनी श्रुतियों-                                                  |  |
| अतः केवलाया एव विद्यायाः              | से ] विरोध नहीं है । अतः यह                                                                                                 |  |
|                                       | सिद्ध हुआ कि केवल विद्यासे ही                                                                                               |  |
| परं श्रेय इति सिद्धम् ।               | परमश्रेयकी प्राप्ति होती है।                                                                                                |  |
| एवं तर्द्धाश्रमान्तरानुपपत्तिः ।      | ् पूर्व०यदि ऐसी बात है तब                                                                                                   |  |
| कर्भनिमित्तत्वाद्विद्योत्पत्तेः । गा- | तो [ गृहस्थाश्रमके सिवा ] अन्य<br>आश्रमोंका होना मी उपपन्न नहीं                                                             |  |
| · · · · · ·                           | हैं। क्योंकि विद्याकी उत्पत्ति तो                                                                                           |  |
| ईस्थ्ये च विहितानि कर्माणी-           | कर्मके निमित्तसे होती है और कर्मा-                                                                                          |  |
| and an and a second second            | का विधान केवल गृहस्थके ही लिये                                                                                              |  |
| त्यैकाश्रम्यमेव । अतथ यावज्ञी-        | किया गया है; अत: इससे एकाश्रमत्व-<br>की ही सिद्धि होती है। और इसलिये                                                        |  |
| वादिश्रुतयोऽनुकूलतराः ।               | 'यावजीवन अग्निहोत्र करे' इत्यादि                                                                                            |  |
|                                       | श्रतियाँ और भी अनकल रहरती है।                                                                                               |  |
| नः कर्मानेकत्वात् । न ह्य-            | सिजास्ती ऐसी सात करी के                                                                                                     |  |
| वानसापवाभि सिंहोत्रादीन्येव क-        | क्योंकि कर्म तो अनेक हैं। केवल                                                                                              |  |
| कर्माणि मोणि । जनाचार्य               | अग्निहोत्र आदि ही कर्म नहीं हैं।                                                                                            |  |
| गागा नलप्य                            | त्रहाचर्य, तप, सत्यभाषण, शम                                                                                                 |  |
| तपः सत्यबदनं शमो दमोऽहिंसे-           | क्योंकि कर्म तो अनेक हैं। केवल<br>अग्निहोत्र आदि ही कर्म नहीं हैं<br>त्रदाचर्य, तप, सत्यभाषण, शम<br>दम और अहिंसा आदि अन्य क |  |

अनु० ११ ]

भी इतर आश्रमोंके लिये प्रसिद्ध ही हैं। वे तथा ध्यान-धारणादिरूप कर्म [हिंसा आदि दोषोंसे] असंकीर्ण होनेके कारण ज्ञानकी उत्पत्तिमें सर्वोत्तम साधन हैं। आगे (भूगु० २। ५ में) यह कहेंगे भी कि ''तपके द्वारा ब्रह्मको जानने-की इच्छा कर''।

12

जन्मान्तरमें किये हुए कमोंसे तो गृहस्थाश्रम स्वीकार करनेसे पूर्व भी ज्ञानकी उत्पत्ति होना सम्भव है। तथा गृहस्थाश्रमकी स्वीकृति केवल कमोंकि ही लिये की जाती है। अतः कर्मसाध्य ज्ञानकी प्राप्ति हो जानेपर तो गृहस्थाश्रमकी स्वीकृति भी ज्यर्थ ही है।

इसके सिवा पुत्रादि साधन तो छोकोंकी प्राप्तिके छिये हैं। पुत्रादि साधनोंसे सिद्ध होनेवाछे उन इह-छोक, पितृछोक एवं देवछोक आदि-से जिसकी कामना निवृत्त हो गयी है, नित्यसिद्ध आत्माका साक्षात्कार करनेवाछे एवं कमोंमें कोई प्रयोजन न देखनेवाछे उस ब्रह्मवेत्ताकी कमोंमें कैसे प्रवृत्ति हो सकती है? जिसने गृहस्थाश्रम स्वीकार कर छिया है उसे मी, जब ज्ञानकी

त्येवमादीन्यपि कर्माणीतराश्रम-प्रसिद्धानि विद्योत्पत्तौ साधक-तमान्यसंकीर्णत्वाद्विद्यन्ते ध्यान-धारणादिरुञ्चणानि च । वक्ष्यति च-"तपसा ब्रह्म विजिज्ञासस्व" (तै० उ० ३ । २—५) इति । जन्मान्तरकृतकर्मभ्यथ प्राग-णन्याहौ पि गार्हस्थ्याद्विद्यो-गाईस्वस्य त्यत्तिसंभवात्कर्मा-

<sup>भानर्थक्षम्</sup> र्थत्वाच गार्हस्थ्य-प्रतिपत्तेः कर्मसाध्यायां च विद्यायां सत्यां गार्हस्थ्यप्रति-पत्तिरनर्थिकैव ।

लोकार्थत्वाच पुत्रादीनाम्ः पुत्रादिसाध्येभ्यश्चायं लोकः पितृ-लोको देवलोक इत्येतैभ्यो व्या-वृत्तकामस्य नित्यसिद्धात्मलोक-दर्शिनः कर्मणि प्रयोजनमपञ्च्यतः कथं प्रवृत्तिरुपपद्यते । प्रतिपन्न-गार्हस्थ्यस्यापि विद्योत्पत्तौ विद्या- परिपाकाडिरक्तस्य कर्मसु प्रयो-जनमपद्यतः कर्मभ्यो निवृत्ति-रेव स्यात् । "प्रव्रजिष्यन्वा अरे-Sहमसात्स्थानादस्मि" ( वृ० उ० ४ । ५ । २ ) इत्येवमादिश्चति-लिङ्गदर्शनात ।

कर्म प्रति श्रुतेर्येबाधिक्यद-र्शनादयुक्तमिति चेदप्रिहोत्रादि-कर्म प्रति श्रतेरधिको यत्नो महांश्व कर्मण्यायासोऽनेकसाध-नसाध्यत्वादग्निहोत्रादीनाम् तपोन्नद्यचर्यादीनां चेतराश्रम-कर्मणां गाईस्थ्येऽपि समानत्वाद-ल्पसाधनापेक्षत्वाचेतरेषां न यक्तस्तल्यवद्विकल्प आश्रमिभि-स्तस्येति चेत ।

नः जन्मान्तरकृतानुग्रहात् । कमंणि श्वतेरधिको यदक्तं इत्यादि नासाँ दोषः । यत

प्राप्ति होती है और ज्ञानके परिपाक-से विषयोंमें वैराग्य होता है तो, कमोंमें अपना कोई प्रयोजन न देखकर उनसे निवृत्ति ही होगी । इस विषयमें "अरी मैंत्रेयि ! अब मैं इस स्थानसे संन्यास करना चाहता हूँ" इत्यादि श्रतिरूप लिंग भी देखा जाता है।

अधिक प्रयत देखनेसे तो यह बात ठीक नहीं जान पडती ?--अग्निहोत्रादि कर्मके प्रति श्रुतिका विशेष प्रयज्ञ है: कर्मानुष्टानमें आयास भी अधिक है: क्योंकि अग्निहोत्रादि कर्म अनेक साधनोंसे सिद्ध होनेवाले हैं । अन्य आध्रमोंके कर्म तप और ब्रह्मचर्यादि तो गृहस्थाश्रममें भी उन्हींके समान कर्त्तब्य तथा अल्पसाधनकी अपेक्षा-वाले हैं; अत: अन्य आश्रमियोंके गहस्थाश्रमको साथ समान-सा मानना तो उचित नहीं है !

सिजान्ती-नहीं, क्योंकि उनपर

'कर्मपर

इत्यादि,

जन्मान्तरका अनुग्रह होता है।

सो यह कोई दोष नहीं है; क्योंकि

तैत्तिरीयोपनिषद् िचल्ली १

20

### अनु० ११]

जन्मान्तरमें किया हुआ भी अग्नि-होत्रादि तथा ब्रह्मचर्यादिरूप कर्म ज्ञानकी उत्पत्तिमें उपयोगी होता है, जिससे कि कोई लोग तो जन्मसे ही विरक देखे जाते हैं और कोई कर्ममें तत्पर, वैराग्यज्ञून्य एवं ज्ञानके विरोधी दीख पड़ते हैं। अतः जन्मान्तरके संस्कारोंके कारण जो विरक्त हैं उन्हें तो [ गृहस्थाश्रमसे मिन्न ] अन्य आश्चमोंको खीकार करना ही इष्ट होता है।

कर्मफलोंकी अधिकता होनेके कारण भी [ श्रुतिमें उनका विशेष विस्तार है ] । पुत्र, स्वर्ग एवं ब्रह्मतेज आदि कर्मफल असंख्येय होनेके कारण और उनके लिये पुरुषोंकी कामनाओंकी अधिकता होनेसे भी वर्मोंके प्रति श्रुतिका अधिक यज्ञ होना उचित ही है; क्योंकि 'मुझे यह मिले, मुझे यह मिले' इस प्रकार कामनाओंकी बहल्ता भी देखी ही जाती है ।

उपायरूप होनेके कारण भी [श्रुतिका उनमें विशेष प्रयन्न है]। कर्म ज्ञानोरपत्तिमें उपायरूप हैं--ऐसा हम पहले कह चुके हैं; तथा प्रयन्न उपायमें ही अधिक करना चाहिये, उपेयमें नहीं।

यतो जन्मान्तरकृतमप्यग्निहोत्रा-दिलक्षणं कर्म ब्रह्मचर्यादिलक्षणं चानुग्राहकं भवति विद्योत्पत्ति प्रति । येन जन्मनैव विरक्ता दृश्यन्ते केचित् । केचित्तु कर्मसु प्रदृत्ता अविरक्ता विद्याविद्रे-पिणः । तसाजन्मान्तरकृत-संस्कारेभ्यो विरक्तानामाश्रमा-न्तरप्रतिपत्तिरेवेष्यते ।

कर्मफलबाहुल्याद्यः पुत्रख-कर्मविधौ हुतेः गीत्रद्वावर्चसादिलक्ष-प्रवासप्रयोजनम् णस्य कर्मफलस्या-संख्येयत्वात्, तत्प्रति च पुरु-पाणां कामबाहुल्यात्तदर्थः श्रुते-रधिको यत्नः कर्मस्रपपद्यते। आग्निपां वाहुल्यदर्शनादिदं मे स्यादिदं मे स्यादिति।

उपायत्वाच्च; उपायभूतानि दि कर्माणि विद्यां प्रतीत्यवो-चाम । उपायेऽधिको यत्नः कर्तव्यो नोपेये ।

### [ बल्ली १

कर्मनिमित्तत्वाडिद्याया यता-न्तरानर्थक्यमिति चेत्कर्मभ्य एव पूर्वोपचितदुरितप्रतिबन्धक्षयादेव विद्योत्पद्यते चेत्कर्मभ्यः प्रयगुप-निषच्छ्रवणादियत्नोऽनर्थक इति चेत् ।

नः नियमाभावात् । न हि प्रतिवन्धक्षयादेव विद्योत्पद्यते न त्वीश्वरप्रसादतपोध्यानाद्यनुष्ठा-नादिति नियमोऽस्ति । अहिंसा-त्रह्मचर्यादीनां च विद्यां प्रत्युप-कारकत्वात्साक्षादेव च कारणत्वा-च्छ्रवणमनननिदिध्यासनानाम् । अतः सिद्धान्याश्रमान्तराणि सर्वेषां चाधिकारो विद्यायां परं च श्रेयः केवलाया विद्याया एवेति सिद्धम् । पूर्ब ०- ज्ञान कर्मके निमित्तसे होने-बाठा है, इसलिये भी अन्य प्रयन्नकी निर्श्वकता सिद्ध होती है। यदि कर्मों-के हारा ही पूर्वसन्नित पापरूप प्रति-बन्धका क्षय होनेपर ज्ञानकी उत्पत्ति होती है तो कर्मोंसे भिन्न उपनिषच्छ्रव-णादिविषयक प्रयन्न व्यर्थ ही है। ऐसा मानें तो ?

# द्वादश अनुवाक

पूर्वकयित विद्याकी प्राप्तिके प्रतिबन्धोंकी शान्तिके छिये शान्ति-पाठ किया जाता है—

अतीतविद्याप्राप्त्युपसर्गश्चम- |

नार्थं शान्तिं पठति---

शं नो मित्रः शं वरुणः । शं नो भवत्वर्यमा । शं न इन्द्रो खहरपतिः । शं नो विष्णुरुरुक्रमः । नमो ब्रह्मणे । 'नमस्ते वायो । त्वमेव प्रत्यक्षं ब्रह्मासि । त्वामेव प्रत्यक्षं ब्रह्मावादिषम् । ऋतमवादिषम् । सत्यमवादिषम् । तन्मामावीत् । बद्धक्तारमावीत् । आवीन्माम् । आवीद्वक्तारम्॥

ॐ शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!! ॥ १ ॥ मित्र (सूर्यदेव) हमारे लिये सुखकर हो। वरुण हमारे लिये सुखावह हो। अर्यमा हमारे लिये सुखप्रद हो। इन्द्र तथा बृहस्पति हमारे लिये शान्तिदायक हों। तथा जिसका पादविक्षेप बहुत विस्तृत है वह विष्णु हमारे लिये सुखदायक हो। ब्रह्म [रूप वायु] को नमस्कार है । हे वायो ! तुम्हें नमस्कार है। तुम ही प्रत्यक्ष ब्रह्म हो। तुम्हींको हमने प्रत्यक्ष ब्रह्म कहा है। तुम्हींको ऋत कहा है। तुम्हींको सत्य कहा है। अतः तुमने मेरी रक्षा की है तथा ब्रह्मका निरूपण करनेवाले आचार्यकी भी रक्षा की है। मेरी रक्षा की है और वक्ताकी भी रक्षा की है। त्रिविध तापकी शान्ति हो॥ १॥

व्याख्यातमेतत्पूर्वम् ॥ १॥ इसकी व्याख्या पहले की जा चुकी है॥ १॥

इति शीक्षावल्ल्यां द्वादशोऽनुवाकः ॥ १२ ॥

इति श्रीमत्परमहंसपरित्राजकाचार्यगोविन्दभगवत्पूज्यपादशिष्य-श्रीमच्छङ्करभगवतः कृतौ तैत्तिरीयोपनिषद्भाष्ये शीक्षावल्ळी समाप्ता ॥

Q-22-6



# प्रथम अनुवाक

बसानन्दबल्लीका ज्ञान्तिपाठ

अतीतविद्याप्राप्त्युपसर्गप्रश्च-पूर्वकथित मनार्था झान्तिः पठिता । इदानीं पठि कर दिया गया । अत्र आगे तु वक्ष्यमाणब्रह्मविद्याप्राप्त्युप-प्रतिवन्धोंकी शान्तिके लिये शान्ति-सर्गोपशमनार्था शान्तिः पठचते- पाठ किया जाता है-

विद्याकी प्राप्तिके

ॐ सह नाववतु । सह नौ सुनक्तु । सहवीर्यं करवावहै । तेजस्वि नावधीतमस्तु मा विद्विषावहै ॥

ॐ शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!

[ बह परमारंमा ] हम [ आचार्य और शिष्य ] दोनोंकी साथ-साथ रक्षा करे, हम दोनोंका साथ-साथ पालन करे, हम साथ-साथ वीर्यलाभ करें, हमारा अध्ययन किया हुआ तेजस्ती हो और हम परस्पर द्वेष न करें । तीनों प्रकारके प्रतिबन्धोंकी शान्ति हो ।

'सह नाववतु'- विह ब्रह्म ] हम आचार्य और शिष्य दोनोंकी साध-साथ ही रक्षा करें और हमारा साथ-साथ भरण अर्थात् पालन करे । हम साध-साथ वीर्थ यानी विद्याजनित सामर्थ्य सम्पादन करें; हम दोनों तेजस्वियोंका अध्ययन किया हआ तेजस्ती-सम्यक् प्रकारसे अव्ययन किया हुआ अर्थात् अर्थ-ज्ञानके योग्य हो तथा हम बिद्रेप न करें। विद्या-ग्रहणके कारण शिष्य अथवा आचार्यका प्रमादकृत अन्यायसे द्वेष हो सकता है; उसकी शाग्तिके छिये 'मा विद्विषावहै' ऐसी कामना की गयी है। तारपर्य यह है कि हम एक-दूसरेके विद्वेषको प्राप्त न हों।

•शान्तिः शान्तिः शान्तिः' इस प्रकार तीन बार 'शान्ति' शब्द उचारण करनेका प्रयोजन पहले कहा जा खुका है । यह शान्तिपाठ आगे कही जानेवाली विद्याके विष्नोंकी शान्तिके लिये है । इसके द्वारा निर्विच्नतापूर्वक आत्मविद्याकी प्राप्ति-की कामना की गयी है; क्योंकि वही परम श्रेयका भी मूल कारण है ।

सह नाववतु-नी शिष्याचायौं सहैवावतु रक्षतु । सह नौ अनक्तु भोजयत् । सह वीर्थं विद्यादि-निमित्तं सामर्थ्यं करवावहै निर्वर्त-यावहै । तेजस्वि नावावयोस्तेज-खिनोरधीतं खधीतमस्तु, अर्थ-ज्ञानयोग्यमस्त्वित्यर्थः । मा विद्विपावहैः विद्याग्रहणनिमित्तं शिष्यसाचार्यस वा प्रमादकता-दन्यायाद्विद्वेषः प्राप्तस्तच्छमनाय इयमाशीमां विद्विपावहा इति । मैबेतरेतरं विद्वेषमापद्यावहै।

अन्०१]

शान्तिः शान्तिः शान्तिरिति त्रिर्वचनम्रुक्तार्थम् । वक्ष्यमाण-विद्याविध्नप्रशमनार्था चेयं शान्तिः । अविघ्नेनारमविद्या-प्राप्तिराशास्यते तन्मूरुं हि परं श्रेय इति । 6.6

विली २

#### तैत्तिरीयोपनिषद्

वहाज्ञानके फल, सृष्टिकम और अन्नमय कोशरूप

पश्चीका वर्णन

कर्मसे अविरुद्ध संहितादिविषयक उपासनाओंका पहले वर्णन किया गया । उसके पश्चात् व्याहृतियोंके द्वारा खाराज्यरूप फल देनेवाला हदयस्थित सोपाधिक आत्मदर्शन कहा गया । किन्तु इतनेहीसे संसार-के बीजका पूर्णतया नाश नहीं हो जाता । अतः सम्पूर्ण उपद्रवोंके बीजमूत अञ्चानकी निवृत्तिके निमित्त इस सर्वोपाधिरूप विशेषसे रहित आत्माका साक्षात्कार करानेके लिये अत्र 'त्रह्मविदाप्नोति परम्' इत्यादि मन्त्र आरम्भ किया जाता है।

इस त्रसविद्याका प्रयोजन अविद्या-की निवृत्ति है; उससे संसारका आस्यन्तिक अभाव होता है। यही बात ''ब्रहावेत्ता किसीसे नहीं डरता'' इत्यादि वाक्यसे श्रुति आगे कहेगी भी । संसारके निमित्त [ अज्ञान ] के रहते हुए 'पुरुष अभय स्थितिको प्राप्त कर लेता है; तथा उसे कृत और अकृत अर्थात् पुण्य और पाप ताप नहीं पहुँचाते' ऐसा मानना सर्वथा अयुक्त है । इससे जाना जाता है कि इस सर्वात्मक त्रहा-विषयक विज्ञानसे ही संसारका आत्यन्तिक अभाव होता है।

संहितादिविषयाणि कर्ममि-रविरुद्धान्युपासना-न्युक्तानि । अनन्तरं

चान्तःसोपाधिकात्मदर्शनमुक्तं व्याहृतिद्वारेण खाराज्यफलम् । न चैतावताशेषतः संसारवीज-स्योपमर्दनमस्तीत्यतोऽशेपोपद्रव-बीजस्याज्ञानस्य निष्टत्त्यर्थं विधृत-सर्वोपाधिविशेषात्मदर्शनार्थमिद-मारभ्यते ब्रह्मविद्रामोति पर-मित्यादि ।

प्रयोजनं चास्या त्रहाविद्याया अविद्यानिवृत्तिस्तत आत्यन्तिकः संसाराभावः वक्ष्यति - <del>च</del>-"विद्वान्न बिमेति कृतअन" (ते० उ० २ | ९ | १) इति । संसारनिमित्ते सत्यभयं 큓 प्रतिष्ठां च विन्दत इत्यनुपपन्नम्, कृताकृते पुण्यपापे न तपत इति च । अतोऽवगम्यतेऽसाहिज्ञाना-त्सर्वोत्मब्रह्मविषयादात्यन्तिकः संसाराभाव इति ।

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

0,8

अनु०१]

स्वयमेव च प्रयोजनमाह त्रस्नविदामोति परमित्यादावेव संवन्धप्रयोजनज्ञापनार्थम् । नि-र्ज्ञातयोहिं सम्बन्धप्रयोजनयो-विंद्याश्रवणग्रहणधारणाभ्यासार्थं प्रवर्तते । अवणादिपूर्वकं हि विद्याफल्डम् "श्रोतव्यो मन्तव्यो निदिध्यासितव्यः" ( इ० उ० २ । ४ । ५ ) इत्यादिश्रुत्यन्त-रेभ्य: ।

रस प्रकरणके सम्बन्ध और प्रयोजनका ज्ञान करानेके लिये श्रुतिने खयं ही 'श्रद्मविदाप्नोति परम्' इत्यादि वाक्यसे आरम्भमें ही इसका प्रयोजन बतला दिया है; क्योंकि सम्बन्ध और प्रयोजनोंका ज्ञान हो जानेपर ही पुरुष विद्याके श्रवण, प्रहण, धारण और अम्यासके लिये प्रष्टत्त हुआ करता है । ''श्रोतव्यो मन्तव्यो निदिष्यासितव्य:'' इत्यादि दूसरी श्रुतियोंसे यह भी निश्चय होता ही है कि विद्याका फल श्रवणादिपूर्वक होता है ।

ब्रह्मविदाप्तोति परम् । तदेषाभ्युक्ता । सत्यं ज्ञान-मनन्तं ब्रह्म । यो वेद निहितं गुहायां परमे व्योमन् । सोऽइनुते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा विपश्चितेति । तस्माद्वा एतस्मादात्मन आकाशः संभूतः । आकाशाद्वायुः । वायोरग्निः । अन्नेरापः । अद्भ्यः पृथिवी । पृथिव्या ओषधयः । ओषधीभ्योऽन्नम् । अन्नात्पुरुषः । स वा एष पुरुषोऽन्नरसमयः । तस्येदमेव शिरः । अयं दक्षिणः पक्षः । अयमुत्तरः पक्षः । अयमात्मा । इदं पुच्छं प्रतिष्ठा । तद्दप्येष श्ठोको भवति ॥ १ ॥

ब्रह्मवेत्ता परमात्माको प्राप्त कर लेता है। उसके विषयमें यह [श्रुति] कही गयी है—'ब्रह्म सत्य, ज्ञान और अनन्त है।' जो पुरुष उसे बुद्धिरूप परम आकाशमें निहित जानता है, वह सर्वज्ञ ब्रह्मरूपसे एक साथ ही सम्पूर्ण भोगोंको प्राप्त कर लेता है। उस इस आत्मासे ही आकाश उत्पन्न हुआ। आकाशसे वायु, वायुसे अग्नि, अग्निसे जल, तै॰ उ॰ १३—-१४—

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

9.19

### तैत्तिरीयोपनिषद्

जलसे पृथिवी, पृथिवीसे ओषधियाँ, ओषधियोंसे अन्न और अन्नसे पुरुष उत्पन्न हुआ । वह यह पुरुष अन्न एवं रसमय ही है। उसका यह [ शिर ] ही शिर है, यह [ दक्षिण बाहु ] ही दक्षिण पक्ष है, यह [ वाम बाहु ] वाम पक्ष है, यह [ शरीरका मध्यमाग ] आत्मा है और यह [ नीचेका भाग ] पुच्छ प्रतिष्ठा है। उसके विषयमें ही यह श्लोक है ॥ १ ॥

> 'त्रक्षवित'- ब्रह्म, जिसका लक्षण और जायगा आगे कहा जो सबसे बड़ा होनेके कारण 'ब्रह्म' कहलाता है, उसे जो जानता है उसका नाम 'ब्रह्मवित्' है: वह त्रसवित् उस परम-निरतिशय त्रहा-को ही 'आप्नोति'-प्राप्त कर लेता है; क्योंकि अन्यके विज्ञानसे किसी अन्यकी प्राप्ति नहीं हुआ करती। "वह, जो कि निश्चय ही उस परन्रस-को जानता है, ब्रह्म ही हो जाता है" यह एक दूसरी श्रुति न्रसवेत्ता-को स्पष्टतया ब्रह्मकी ही प्राप्ति होना प्रदर्शित करती है ।

शङ्गा- अस सर्वगत और सबका आत्मा है--ऐसा आगे कहेंगे; इसलिये वह प्राप्तव्य नहीं हो सकता। प्राप्ति तो अन्य परिच्छिन पदार्थकी किसी अन्य परिच्छिन पदार्थदारा ही होती देखी गयी है। किन्तु ज्रहा तो अपरिच्छिन और सर्वात्मक है; इसलिये परिच्छिन और अनात्म-पदार्थके समान उसकी प्राप्ति होनी असम्भव है।

त्रसविद्वसेति वक्ष्यमाणलक्षणं महाविद्व इहत्तमत्वाद्वस त-अधाधाधिनिरूपणन द्वेत्ति विजानातीति त्रसविदामोति परं निरतिशयं तदेव ब्रस परम् । न हान्यस्य विज्ञानादन्यस्य प्राप्तिः । स्पष्टं च श्रुत्यन्तरं ब्रह्मप्राप्तिमेव ब्रह्म-विदो दर्शयति "स यो ह वै तत्परमं ब्रह्म वेद ब्रह्मैव मवति" (सु० उ० ३ । २ । ९) इत्यादि ।

नजु सर्वेगतं सर्वस्यात्मभूतं ब्रह्म वक्ष्यति । अतो नाप्यम् । प्राप्तिश्वान्यस्यान्येन परिच्छिन्नस्य च परिच्छिन्नेन दृष्टा । अपरि-च्छिन्नं सर्वात्मकं च ब्रह्मेत्यतः परिच्छिन्नवद्नात्मवच्च तस्याप्ति-रजुपपन्ना ।

#### [ बल्ली २

अनु० १]

नायं दोषः; कथम् ? दर्श-नादर्शनापेक्षत्वाद्रसण आप्त्य-नाप्त्योः । परमार्थतो ज्रह्मरूप-स्वापि सतोऽस्य जीवस्य भूत-मात्राकृतवाह्यपरिच्छिन्नान्नमया-द्यात्मदर्शिनस्तदासक्तचेतसः प्र-कृतसंख्यापूरणस्थात्मनोऽव्यव-हितस्यापि बाह्यसंख्येयविषया-सक्तचित्ततया स्वरूपाभावदशेन-वत्परमार्थव्रह्मस्वरूपाभावदर्शन-लक्षणयाविद्ययान्त्रमयादीन्वाद्या-ननात्मन आत्मत्वेन प्रतिपन्न-त्वादन्नमयाद्यनात्मभ्यो नान्यो-ऽहमसीत्यभिमन्यते । एवमविध-यात्मभूतमपि ब्रह्मानाप्तं स्यात् ।

समाधान-यह कोई दोषकी वात नहीं है; किस प्रकार नहीं है ? क्योंकि ब्रह्मकी प्राप्ति और अप्राप्ति तो उसके साक्षास्कार और असाक्षारकारकी अपेक्षासे हैं। जिस दशम पुरुषके लिये ] प्रकार प्रकृत ( दशम ) संख्याकी पति करनेवाळा अपना-आप# सर्वथा अब्यवहित होनेपर भी संख्या करने योग्य बाह्य विषयोंमें आसकचित्त रहनेके कारण वह अपने खरूपका अभाव देखता है उसी प्रकार पद्ध-भूत तन्मात्राओंसे उत्पन्न हुए बाह्य परिच्छिल अलमय कोशादिमें आत्म-भाव देखनेवाळा यह जीव परमार्थत: ब्रह्मखरूप होनेपर भी उनमें आसक हो जाता है और अपने परमार्थ ब्रह्मखरूपका अभाव देखनारूप अविचासे अन्तमय कोश आदि बाह्य अनात्माओंको आत्मखरूपसे देखने-诵 आदि के कारण अलमय अनात्माओंसे भिन्न नहीं हैं' ऐसा अभिमान करने लगता है। इसी प्रकार अपना आत्मा होनेपर भी अविद्यावश ब्रह्म अप्राप्त ही है ।

इस विषयमें यह दृष्टाम्त प्रसिद्ध है कि एक बार दश मनुष्य यात्रा कर रहे थे । रास्तेमें एक नदी पड़ी । जब उसे पार कर वे उसके दूसरे तटपर पहुँचे तो यह जाननेके लिये कि इममेंसे कोई वह तो नहीं गया अपनेको गिनने लगे । उनमेंसे जो भी गिनना आरम्भ करता वह अपनेको छोड़कर शेप नौको ही गिनता । इस प्रकार एककी कमी रहनेके कारण वे यह समझकर कि इममेंसे एक आदमी नदीमें यह गया है लिख हो रहे थे । इतनेहीमें एक बुद्धिमान्

### तैत्तिरीयोपनिषद्

तस्येवमविद्ययानाप्तत्रह्यस्व-प्रकृतसंख्यापूरणस्थात्म-रूपस नोऽविद्ययानाप्तस्य सतः केन-चित्सारितस्य पुनस्तस्यैव वि-द्ययाप्तिर्यथा तथा अत्युपदिष्टस्य सर्वात्मत्रझण आत्मत्वदर्शनेन विद्यया तदाप्तिरुपपद्यत एव । त्रझविदामोति परमिति वाक्यं सत्रभूतम् । सर्वस्य वत्तरग्रन्थाव-तरणिका बल्लचर्श्वस्य चन्न-विदामोति परमित्यनेन चाक्येन वेद्यतया सत्रितस्य त्रझणोऽनि-धोरितस्वरूपविञेषस्य सर्वतो व्यावृत्तस्वरूपविशेषसमर्पणसम-र्थस लक्षणसाविशेषेण चोक्तवेद-नख ब्रह्मणो वक्ष्यमाणलक्षणस

निस प्रकार प्रकृत ( दशम ) संख्याको पूर्ण करनेवाला अपना-आप अविद्यावश अप्राप्त रहता है और फिर किसीके द्वारा स्मरण करा दिये जाने-पर विद्याद्वारा उसकी प्राप्ति हो जाती है उसी प्रकार अविद्यावश जिसके महाखरूपकी उपछच्चि नहीं होती उस सबके आत्मभूत श्रुरयुपदिष्ट महाकी आत्मदर्शनरूप विद्याके द्वारा प्राप्ति होनी उचित ही है ।

'जहाविदामोति परम्' यह वाक्य सूत्रभूत है । जो सम्पूर्ण वठ्ठीके अर्थका विषय है, जिसका 'ब्रहाविदा-प्रोति परम्' इस वाक्यद्वारा ज्ञातञ्य-रूपसे सूत्रतः उल्लेख किया गया है, उस ब्रह्मके ऐसे लक्षणका— जिसके विशेष रूपका निश्चय नहीं किया गया है और जो सम्पूर्ण वस्तुओंसे व्यावृत्त खरूपविशेषका ज्ञान करानेमें समर्थ है-वर्णन करते हुए खरूपका निश्चय करानेके लिये तथा जिसके ज्ञानका सामान्यरूपसे वर्णन कर दिया गया है उस आगे कहे जानेवाले लक्षणोंसे युक्त ब्रह्मको

पुरुष उधर आ निकला। उसने सब बुत्तान्त जानकर उन्हें एक लाइनमें खडा किया और हायमें डंडा लेकर एक, दो, तीन-इस प्रकार गिनते हुए दर एकके एक-एक डंडा लगाकर उन्हें दश होनेका निश्चय करा दिया और यह भी दिखला दिया कि वह दशवाँ पुरुष स्वयं गिननेवाला ही या जो यू स्रोमें आसकचित्त रहनेके कारण अपनेको भूले हुए या।

अनु० १]

#### शाङ्करभाष्यार्थ

विशेषेण प्रत्यगात्मतयानन्य-रूपेण विश्चेयत्वाय, ज्रह्मविद्याफलं च ब्रह्मविदो यत्परज्ञझप्राप्ति-लक्षणग्रक्तं स सर्वात्मभावः सर्व-संसारधर्मातीतत्रझस्वरूपत्वमेव नान्यदित्येतत्प्रदर्श्वनायैपर्शुदाहि-यते-तदेषाभ्युक्तेति ।

तत्तसिन्नेव ब्राह्मणवाक्यो-क्तेऽर्थ एषर्गभ्युक्ताम्नाता । सत्यं ज्ञानमनन्तं त्रझेति त्रह्मणो लक्ष-णार्थं वाक्यम् । सत्यादीनि हि त्रीणि विशेषणार्थानि पदानि विशेष्यस्य त्रह्मणः । विशेष्यं विवक्षितत्वाद्वेद्यतया । नग वेद्यत्वेन यतो ब्रह्म प्राधान्येन विवक्षितं तसादिशेष्यं विज्ञेयस् । अतः असाद विशेषणविशेष्य-त्वादेव सत्यादीनि एक-विभक्त्यन्तानि पदानि समाना-धिकरणानि सत्यादि-

as a a a

तत्–उस त्राह्मणनाक्यद्वारा वतलाये हुए अर्थमें ही [ सत्यं ज्ञान-मनन्तं ब्रह्म] यह ऋचा कही गयी है। 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म' यह वाक्य ब्रह्मका लक्षण करनेके लिये है। 'सत्य' आदि तीन पद विशेष्य ब्रह्मके विशेषण वतलानेके लिये हैं। वेचरूपसे विवक्षित ( वतळाये जाने-को इष्ट ) होनेके कारण जस विशेष्य है। क्योंकि ब्रह्म प्रधानतया वेबरूपसे ( ज्ञानके विषयरूपसे ) विवक्षित है; इसलिये उसे विशेष्य समझना चाहिये । अतः इस विशेषण-विशेष्यभावके कारण एक ही विभक्तिवाले 'सत्य' आदि तीनों पद समानाधिकरण हैं। सत्य आदि

### तैचिरीयोपनिषद्

का अन्य विशेषयों से पृथग्रूपसे निश्चय

त्रहा अन्य विशेष्योंसे पृथग्रूपसे निश्चय किया जाता है। जिसका अन्य पदार्थों-से पृथग्रूपसे निश्चय किया गया है उसका इसी प्रकार ज्ञान हुआ करता है: जैसे लोकमें 'नील' विशाल और सुगन्धित कमल [--ऐसा कहकर ऐसे कमलका अन्य कमलोंसे पृथग्रूपसे निश्चय किया जाता है ] 1

शङ्का-अन्य विशेषणोंका व्यावर्तन करनेपर ही कोई विशेष विशेषित हुआ करता है; जैसे-नीख अथवा लाल कमल । जिस समय अनेक द्रव्य एक ही जातिके और अनेक विशेषणों-की योग्यतावाले होते हैं तभी विशेषणोंकी सार्थकता होती है। एक ही वस्तुमें, किसी अन्य विशेषणका हो सकनेके कारण, सम्बन्ध न विशेषणकी सार्थकता नहीं होती। जिस प्रकार यह सूर्य एक है उसी प्रकार त्रस भी एक ही है; उसके सिवा अन्य ब्रह्म हैं ही नहीं, जिनसे कि नील कमलके समान उसकी विशेषता बतलायी जाय।

समाधान-ऐसा कहना ठीक नहीं हैं; क्योंकि ये विशेषण डक्षणके डिये हैं। [अब इस सूत्ररूप वाक्य-की ही व्याख्या करते हैं-] यह दोष नहीं हो सकता; क्यों नहीं हो सकता? क्योंकि ये विशेषण डक्षणार्भ

भिस्तिभिविंशेषणैविंशेष्यमाणं त्रह्म विशेष्यान्तरेभ्यो निर्धार्यते । एवं हि तज्ज्ञानं भवति यदन्येभ्यो निर्धारितम् । यथा लोके नीलं महत्सुगन्ध्युत्पलमिति ।

नन विशेष्यं विशेषणान्तरं निर्विधेषस्य व्यभिचरदिशेष्यते । विडीपणवत्त्वे यथा नीलं रक्तं वाहोपः चोत्पलमिति। यदा हानेकानि द्रव्याण्येकजातीयान्धनेकविशेषण-योगीनि च तदा विशेषणस्यार्थ-वत्त्वम् । न ह्येकसिन्नेव वस्तनि विशेषणान्तरायोगात् । यथासा-वेक आदित्य इति, तथैकमेव च त्रसान्तराणि चेस्या न्नह्य न विशेष्येत नीलोत्पलवत् ।

न; लक्षणार्थत्वादिशेषणा-<sub>त्रह्मविशेषणानां</sub> नाम् । नायं दोषः; <sup>तह्य्यणार्थत्वन्</sup> कस्मात् ? यस्माछ-क्षणार्थप्रधानानि विशेषणानि न

अनु० १]

प्रधान हैं, केवल विशेषणप्रधान ही नहीं हैं । किन्तु लक्षण-लक्ष्य तथा विशेषण-विशेष्यमें विशेषता (अन्तर) क्या है ! सो बतलाते हैं-विशेषण तो अपने विशेष्यका उसके सजातीय पदार्थोंसे ही व्यावर्तन करनेवाले होते हैं, किन्तु लक्षण उसे समीसे व्यावृत्त कर देता है; जिस प्रकार अवकाश देनेवाला 'आकाश' होता है --इस वाक्यमें है।\*यह हम पहले ही कह जुके हैं कि यह वाक्य [आत्माका] लक्षण करनेके लिये है ।

सत्यादि शब्द परार्थ (दूसरेके छिये) होनेके कारण परस्पर सस्तग्धित नहीं हैं। वे तो विशेष्य-के ही छिये हैं। अतः उनमेंसे प्रस्येक विशेषणशब्द परस्पर एक-दूसरेकी अपेक्षा न रखकर ही 'सत्यं ब्रह्म, ज्ञानं ब्रह्म, अनन्तं ब्रह्म' इस प्रकार 'ब्रह्म' शब्दसे सम्बन्धित है।

सत्यम्—जो पदार्थ जिस रूपसे निश्चय किया गया है उससे व्यमि-चरित न होनेके कारण वह सत्य पहछाता है। जो पदार्थ जिस रूपसे निश्चित किया गया है उस रूपसे

विश्लेषणप्रधानान्येव । कः पुनर्ल-क्षणलक्ष्ययोर्विशेषणविशेष्ययोर्वा विशेष इति ? उच्यते; समान-जातीयेभ्य एव निवर्त्तकानि विश्लेषणानि विशेष्यस्य । लक्षणं तु सर्वत एव यथावकाशप्रदात्रा-काशमिति । लक्षणार्थं च वाक्य-मित्यवोचाम ।

सत्यादिशव्दा न परस्परं सत्यमित्यस्य संबध्यन्ते परार्थ-<sup>भ्यास्यानम्</sup> त्वात् । विशेष्यार्था हि ते । अत एकैको विशेषण-शब्दः परस्परं निरपेक्षो त्रझ-शब्देन संबध्यते सत्यं त्रझ ज्ञानं ब्रझानन्तं ब्रझेति ।

सत्यमिति यद्रूपेण यन्निश्चितं

तदृपं न व्यभिचरति तत्सत्यम् ।

यदूपेण निश्चितं यत्तद्रूपं व्यभि- निश्चि

इस वाक्यमें 'अवकाश देनेवाला' यह पद उसके सजातीय अन्य महामूतोंसे तथा विजातीय आव्मा आदिसे भी व्यावृत्त कर देता है।

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

808

### तैत्तिरीयोपनिषद्

[बल्ली २

चरदन्ततमित्युच्यते । अतो वि-कारोऽनृतम् । "वाचारम्मणं विकारो नामधेयं म्वत्तिकेत्येव सत्यम्" (छा० उ०६ । १ । ४) एवं सदेव सत्यमित्यवधारणात् । अतः सत्यं त्रझेति त्रझ विका-रात्निवर्तयति ।

अतः कारणत्वं प्राप्तं त्रवणः । कारणस्य च कार-वानमित्यस्य कत्वं वस्तत्वान्मृद्र-तात्पर्यम शनकर्तत्वाभाव- दचिद्रपता च प्रा-निरूपणं च इद्मच्यते ਸ਼ਰ ज्ञानं ब्रह्मेति । ज्ञानं ज्ञप्तिरव-बोधः, भावसाधनो ज्ञानश्रब्दो न तु ज्ञानकर्तु त्रहाविशेषण-त्वात्सत्यानन्ताभ्यां सह । न हि सत्यतानन्तता च ज्ञान-कतृत्वे सत्युपपद्यते ज्ञानł कर्त्रत्वेन हि विक्रियमाणं कथं सत्यं भवेदनन्तं च। यदि न व्यभिचरित होनेपर वह मिथ्या कहा जाता है। इसलिये विकार मिथ्या है। "विकार केवल वाणीसे आरम्भ होनेवाल और नाममात्र है, बस, मुत्तिका ही सस्य है" इस प्रकार निश्चय किया जानेके कारण सत् ही सस्य है। अत: 'सत्यं ब्रह्म' यह वाक्य ब्रह्मको विकारमात्रसे निवृत्त करता है।

उससे ब्रह्मका कारणत्व RIR होता है और वस्तुरूप होनेसे कारणमें कारकत्व रहा करता है। अतः मृत्तिकाके समान उसकी जड-रूपताका प्रसङ्ग उपस्थित हो जाता है। इसीसे 'ज्ञानं ब्रह्म' ऐसा कहा है। 'ज्ञान' इप्ति यानी अवबोधको कहते हैं । 'ज्ञान' शब्द भाववाचक हैः 'सत्य' और 'अनन्त' के साथ ब्रह्मका विशेषण होनेके कारण उसका अर्थ 'ज्ञानकर्ता' नहीं हो सकता । उसका ज्ञानकत्रेख स्वीकार करनेपर ब्रह्मकी सत्यता নীয अनन्तता सम्भव नहीं है। ज्ञान-कर्तारूपसे विकारको प्राप्त होनेवाला होकर ब्रह्म संख और अनन्त केंसे हो सकता है ? जो किसीसे भी

अनु० १]

कुतश्चित्त्रविभज्यते तदनन्तम् । ज्ञानकर्तृत्वे च ज्ञेयज्ञानाभ्यां प्रविभक्तमित्यनन्तता न स्यात् । "यत्र नान्यद्विजानाति स भूमा अथ यत्रान्यद्विजानाति तदल्पम्" (छा० उ० ७ । २४ । १ ) इति श्रुत्यन्तरात् ।

नान्यद्विजानातीति विशेष-प्रतिषेधादात्मानं विजानातीति भूमलक्षणविधिपरत्वाद्वा-चेन्नः क्यस्य । यत्र नान्यत्पश्यतीत्थादि भूम्रो लक्षणविधिपरं वाक्यम् । प्रसिद्धमेवान्योऽन्यत्पइय-यथा तन्नास्ति तीत्येतद्पादाय यत्र स भूमेति भूमखरूपं तत्र ज्ञाप्य-ते। अन्यग्रहणस्य प्राप्तप्रतिषेधार्थ-त्वान्न खात्मनि क्रियास्तित्वपरं वाक्यम् । खात्मनि च भेदा-

विभक्त नहीं होता वही अनग्त हो सकता है। ज्ञानकर्ता होनेपर तो वह बेथ और ज्ञानसे विभक्त होगा; इसलिये उसकी अनन्तता सिद नहीं हो सकेगी। ''जहाँ किसी दूसरेको नहीं जानता वह भूमा है और जहाँ किसी दूसरेको जानता है वह अल्प है'' इस एक दूसरी श्रुतिसे यही सिद्ध होता है।

श्रतिमें 'वुसरेको नहीं इस इस प्रकार विशेषका जानताः प्रतिषेध होनेके कारण वह स्वयं अपनेको ही जानता है-ऐसी यदि कोई शङ्घा करे तो ठीक नहीं; क्योंकि यह वाक्य भूमाके लक्षणका विधान करनेमें प्रवृत्त है । 'यत्र नान्यरपस्यतिः इत्यादि बाक्य भूमाके लक्षणका विधान करनेमें तत्पर है। अन्य अन्यको देखता है-इस लोक-प्रसिद्ध वस्तुस्थितिको खीकार कर 'जहाँ ऐसा नहीं है वह भूमा है'-इस प्रकार उसके द्वारा भूमाके खरूपका बोध कराया जाता है । 'अन्य' शब्दका प्रहण तो यथाप्राप्त हैतका प्रतिपेध करनेके छिये हैं: अत: यह वाक्य अपनेमें क्रियाका अस्तित्व प्रतिपादन करनेके लिये नहीं है। और स्वात्मामें तो मेदका अमाव होनेके कारण उसका विज्ञान होना

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

समाधान-नहीं, वह अंशरहित होनेके कारण एक साथ उमयरूप नहीं हो सकता । निरवयव ब्रह्मका एक साथ बेय और ज्ञाता होना सम्भव नहीं है। इसके सिवा यदि आत्मा घटादिके समान विज्ञेय हो तो ज्ञानके उपदेशकी व्यर्थता हो जायगी। जो वस्तु घटादिके समान प्रसिद्ध है उसके ज्ञानका उपदेश सार्थक नहीं हो सकता । अतः उसका झात्रव माननेपर उसकी अनन्तता नहीं रह सकती। ज्ञान-कर्त्रत्वादि विशेषसे युक्त होनेपर उसका सन्मात्रत्व भी सम्भव नहीं है। और ''वह सत्य है'' इस एक अन्य श्रुतिसे उसका संत्यरूप होना ही सन्मात्रत्व है। अतः 'सत्य' और 'अनन्त' शब्दोंके साथ विशेषण-

भावादिज्ञानानुपपत्तिः । आत्म-नश्च विज्ञेयत्वे ज्ञात्रभावप्रसङ्गः: ज्ञेयत्वेनैव विनियुक्तत्वातु । एक एवात्मा ज्ञेयत्वेन ज्ञात-त्वेन चोभयथा भवतीति चेत् ? न युगपदनंशत्वात् । न हि निरवयवस्य युगपज्ज्ञेयज्ञातृत्वो-पपत्तिः । आत्मनश्च घटादिवद्विज्ञे-यत्वे ज्ञानोपदेशानर्थक्यम् । न हि घटादिवत्प्रसिद्धस्य ज्ञानोप-देशोऽर्थवान् । तसाज्ज्ञातत्वे आनन्त्यानुपपत्तिः सति सन्मात्रत्वं चानुपपन्नं ज्ञान-कर्त्रवादिविशेषवत्त्वे सति । स-न्मात्रत्वं च सत्यत्वम्, "तत्स-त्यम्" ( छा० उ० ६ । ८ । १६ ) इति श्चत्यन्तरात तसा-त्सत्यानन्तराब्दाभ्यां सह विशे-

अनु० १]

शाङ्करभाष्यार्थ

षणत्वेन ज्ञानशब्दस प्रयोगा-द्भावसाधनो ज्ञानशब्दः । ज्ञानं त्रक्षेति कर्त्तरवादिकारकनिष्टस्पर्थं मदादिवदचिद्रपतानिष्टस्पर्थं च प्रयुज्यते ।

ज्ञानं त्रखेतिवचनात्प्राप्तमन्त-<sup>अनन्तमित्यस्य</sup> वत्त्वम् । स्त्रैकिकस्य <sup>निरुक्तिः</sup> ज्ञानस्यान्तवत्त्वदर्श-नात् । अतस्तनिवृत्त्यर्थमाह— अनन्तमिति ।

सत्यादीनामनृतादिधर्मनिष्टत्ति न्हानः शल्यार्थः परत्वाद्विशेष्यस्य त्वमाश्रह्यये ब्रह्मण उत्पलादि-वदप्रसिद्धत्वात् "मृगतृष्णाम्भसि स्नातः खपुष्पकृतशेखरः । एप वन्ध्यासुतो याति शशश्टङ्ग-धनुर्धरः" इतिवच्छ्रन्यार्थतैव प्राप्ता सत्यादिवाक्यस्येति चेत् ? न; लक्षणार्थत्वात् । विशे-पणत्वेऽपि सत्यादीनां लक्षणार्थ- रूपसे 'ज्ञान' शब्दका प्रयोग किया जानेके कारण वह भाववाचक है। अत: 'ज्ञानंब्रहा' इस विशेषणका उसके कर्तृत्वादि कारकोंकी निष्टत्तिके छिये तथा मृत्तिका आदिके समान उसकी जडरूपताकी निष्टत्तिके छिये प्रयोग किया जाता है।

803

'ज्ञानं त्रहा' ऐसा कहनेसे त्रसका अन्तवस्त्र प्राप्त होता है; क्योंकि लौकिक ज्ञान अन्तवान् ही देखा गया है। अतः उसकी निष्ठत्ति-के लिये 'अनन्तम्' ऐसा कहा है।

जङ्गा-सरयादि शब्द तो अनुतादि धर्मोंकी निवृत्तिके छिये हैं और उनका विशेष्य ब्रह्म कमछ आदिके समान प्रसिद्ध नहीं हैं; अतः "मृगतृष्णाके जछमें स्नान करके शिरपर आकाशकुसुमका मुकुट धारण किये तथा हाथमें शशश्वज्ञका धनुष छिये यह वन्ध्याका पुत्र जा रहा है'' इस उक्तिके समान इस 'सत्यं ज्ञानम्' इत्यादि वाक्यकी

शून्यार्थता ही प्राप्त होती है । समाधान-नहीं, क्योंकि वे [सत्यादि] रुक्षण करनेके लिये हैं ।

[ वही २

### तैत्ति रीयोपनिष**व्**

203

शब्द विशेषण होनेपर भी सत्यादि उनका प्रधान प्रयोजन लक्षणके लिये होना ही है-यह हम पहले ही कह चुके हैं। यदि छक्य श्रम्य हो तब तो उसका लक्षण बतलाना भी व्यर्थ ही होगा। अतः लक्षणार्थ होनेके कारण उनकी शून्यार्थता नहीं है-ऐसा हम मानते हैं । विशेषणके लिये होनेपर भी सत्यादि शब्दके अपने अर्थका त्याग तो होता ही नहीं है। यदि सत्यादि शब्दोंकी गून्यार्थता हो तो वे अपने विशेष्यके नियन्ता है-ऐसा नहीं माना जा सकता । सत्यादि अर्थोसे अर्थवान् होनेपर ही उनके द्वारा अपनेसे विपरीत धर्मशले विशेष्योंसे अपने विशेष्य ब्रह्म-का नियन्तृत्व बन सकता है। 'ब्रह्म' शब्द भी अपने अर्थसे अर्थवान् ही है। उन [ सत्यादि तीन शब्दों ] में अनन्त' शब्द उसके अन्तवत्त्वका प्रतिषेध करनेके द्वारा उसका विशेषण होता है तथा 'सरय' और 'ज्ञान' शब्द तो अपने अर्थोंके समर्पणदारा ही उसके विशेषण होते हैं।

शङ्का—''उस इस आत्मासे आकाश उत्पन्न हुआ'' इस श्रुतिमें 'आत्मा' राव्दका प्रयोग ब्रह्मके ही लिथे

शन्य हि प्राधान्यमित्यवाचाम लक्ष्येऽनर्थकं लक्षणवचनं लक्षणा-र्थत्वान्मन्यामहे न शन्यार्थतेति । विशेषणार्थत्वेऽपि च सत्यादीनां स्वार्थापरित्याग एव ग्रन्यार्थत्वे हि सत्यादि-शब्दानां विश्वेष्यनियन्तृत्वानुप-पत्तिः । सत्याद्यर्थेरर्थवन्त्रे त तदिपरीतधर्मवद्भयो विशेष्येभ्यो त्रह्मणो विशेष्यस्य नियन्तृत्वमुप-पद्यते । त्रह्मशुब्दोऽपि खार्थेनार्थ-बानेव । तत्रानन्तशब्दोऽन्तवत्त्व-प्रतिषेधदारेण विशेषणम् । सत्य-ज्ञानशब्दी त स्वार्थसमर्पणेनैव विशेषणे भवतः । "तसादा एतसादात्मनः"इति

त्रझण्येवात्मञ्चब्दप्रयोगाद्वेदित-

अनु०१]

同時 जानेके किया कारण :)इस जाननेवालेका आत्मा ही है । जाता आनन्दमय आत्माको प्राप्त हो उसकी है" इस वाक्यसे शति आत्मता दिखलाती है तथा उसके प्रवेश करनेसे भी डिसका आत्मत्व सिद्ध होता है ] । "उसे रचकर वह उसीमें प्रविष्ट हो गया'' ऐसा कहकर श्रुति उसीका जीवरूपसे शरीरमें प्रवेश होना दिखलती है। अतः ब्रह्म जाननेवालेका स्वरूप ही है।

इस प्रकार आत्मा होनेसे तो उसे ज्ञानका कर्तृत्व सिद्ध होता है। 'आत्मा ज्ञाता है' यह बात तो प्रसिद्ध ही है। ''उसने कामना की'' इस श्रुतिसे कामना करनेवालेके ज्ञानकर्तृत्वकी सिद्धि होती है। अतः ब्रह्मका ज्ञानकर्तृत्व निश्चित होनेके कारण 'महा ज्ञांगिमात्र है' ऐसा कहना अनुचित है।

इसके सिवा ऐसा माननेसे अनित्यात्वका प्रसङ्घ भी उपस्थित होता है। यदि फ़ान इप्तिको कहते हैं' इस व्युत्पत्तिके अनुसार नझकी भावरूपता मानी जाय तो भी उसके अनित्यात्व और पारतन्त्र्यका प्रसङ्घ उपस्थित हो जाता है; क्योंकि धातुओंके अर्थ कारकोंकी अपेक्षावाले

रात्मैव त्रहा। "एतमानन्दमयमा-त्मानमुपसंकामति" (तै० उ० २।८।५) इति चात्मतां दर्शयति। तत्प्रवेशाचः "तत्स्टट्टा तदेवानु-प्राविशत्" (तै० उ० २।६।१) इति च तस्यैव जीवरूपेण शरीर-प्रवेशं दर्शयति । अतो वेदितुः सरूपं त्रहा ।

एवं तर्द्धात्मत्वाज्ज्ञानकर्तु-त्वम् । आत्मा ज्ञातेति हि प्रसिद्धम् । ''सोऽकामयत'' (तै० उ० २ । ६ । १) इति च कामिनो ज्ञानकर्त्तत्वाज्ज्ञसिर्त्रज्ञेत्ययुक्तम् । अनित्यत्वप्रसङ्घाच । यदि

नाम इप्तिर्ज्ञानमिति भावरूपता त्रद्मणस्तथाप्यनित्यत्वं प्रसज्येत पारतन्त्र्यं च । धात्वर्थानां कारकापेधत्वात् । ज्ञानं च

[ बल्ली २

## **तैत्तिरीयोपनिषद्**

११० तात्तरायापा भारवर्थोऽतोऽस्थानित्यरवं पर- इअ अर्थ तन्त्रता च । औ न, स्वरूपाव्यतिरेकेण कार्य-

त्वोपचारात् । आ-त्रिरतनम् त्मनः खरूपं इप्तिर्न

ततो व्यतिरिच्यतेऽतो नित्यैव । तथापि बुद्धेरुपाधिलक्षणायाञ्च-क्षरादिद्वारैर्विषयाकारेण परिणा-मिन्या ये शब्दाद्याकारावभासाः त आत्मविज्ञानस्य विषयभूता एवात्मविज्ञानेन उत्पद्यमाना व्याप्ता उत्पद्यन्ते । तसादात्म-विज्ञानावभासाश्च ते विज्ञान-धात्वर्थभूता शब्दवाच्याश्च आत्मन एव धर्मा विक्रियारूपा परिकल्प्यन्ते । इत्यविवेकिभिः

यत्तु यद्रझणो विज्ञानं तत् सवितृप्रकाशवदग्न्युष्णवच्च ब्रह्म-खरूपाव्यतिरिक्तं खरूपमेव ततः

हुआ करते हैं । ज्ञान भी धातुका अर्थ है; अतः इसकी भी अनित्यता और परतन्त्रता सिद्ध होती है ।

समाधान-ऐसी बात नहीं है: क्योंकि ज्ञान ब्रह्मके स्वरूपसे अभिन है, इस कारण उसका कार्यरव केवल उपचारसे है। आत्माका स्त्ररूप जो 'जसि' है यह उससे व्यतिरिक्त नहीं है । अतः वह ( इप्ति ) नित्या ही है। तथापि चक्ष आदिके द्वारा विषयरूपमें परिणत होनेवाली उपाधिरूप बुद्धिकी जो शब्दादिरूप प्रतीतियाँ वे आरमविज्ञानकी 큥 विषयभूत होकर उत्पन्न होती हुई आत्मविज्ञानसे व्याप्त ही उरपन होती हैं [ अर्थात् अपनी उत्पत्तिके समय उन प्रतीतियोंमें तो आरम-विज्ञानसे प्रकाशित होनेकी योग्यता रहती है और आरमविज्ञान उन्हें प्रकाशित करता रहता 3 अतः वे धातओंकी अयेमत एवं 'विज्ञान' शब्दबाच्य आत्म-विज्ञानकी प्रतीतियाँ आत्माका ही विकाररूप धर्म हैं-ऐसी अविवेकियों-

दारा कल्पना की जाती है। किन्तु उस ब्रह्मका जो विज्ञान है वद्द सूर्यके प्रकाश तथा अप्रिकी उष्णताके समान ब्रह्मके स्वरूपसे मिन्न नहीं है, बल्कि उसका स्वरूप वाङ्गरभाष्यार्थ

अनु० १]

न तत्कारणान्तरसव्यपेक्षम् । नित्यस्वरूपत्वात् । सर्वभावोनां च तेनाविभक्तदेशकालस्वात् काला-काशादिकारणत्वाच निरतिशय-सक्ष्मत्वाच । न तस्यान्यदविज्ञेयं सक्ष्मं व्यवहितं विप्रकुष्टं भृतं भवद्भविष्यद्वास्ति । तस्मात्सर्वज्ञं तद्व्रद्य ।

मन्त्रवर्णाच—"अपाणिपादो जवनो ग्रहीता पश्यत्यचश्चुः स श्रृणोत्यकर्णः । स वेचि वेद्यं न च तसास्ति वेचा तमाहुरग्र्यं पुरुषं महान्तम्" ( श्वे० उ० ३ । १९ ) इति ) "न हि विज्ञातुर्वि-ज्ञातेर्विपरिलोपो विद्यतेऽविना-ग्रित्वान्न तु तवुद्वितीयमस्ति" ( वृ० उ० ४ । ३ । ३० ) इत्यादि श्वतेश्व । विज्ञातृस्वरूपाव्यतिरेका-त्करणादिनिमिचानपेक्षत्वाच्च ज्ञ-द्वणो ज्ञानस्वरूपत्वेऽपि नित्यत्व- ही है; उसे किसी अन्य कारणकी अपेक्षा नहीं है; क्योंकि वह निःय-स्वरूप है। तथा उस प्रक्षसे सम्पूर्ण भावपदार्थोंके देश-काल अभिन्न हैं, और वह काल तथा आकाशादि-का भी कारण एवं निरतिशय सूरुम है; अतः ऐसी कोई सूश्म, ज्यवहित ( व्यवधानवाली ), विप्रकुष्ट (दूर) तथा मूत, भविष्यत् या वर्तमान वस्तु नहीं है जो उसके द्वारा जानी न जाती हो; इसलिये वह प्रक्ष सर्वन्न है।

···वड बिना हाथ-पाँवके ही वेगसे चलने और प्रहण करनेवाला है, बिना नेत्रके ही देखता है और बिना कानके ही सनता है। वह सम्पूर्ण वेब-मात्रको जानता है, उसे जाननेवाळा और कोई नहीं है, उसे सर्वप्रथम परम-पुरुष कहा गया है।" इस मन्त्रवर्ण-से तथा "अविनाशी होनेके कारण विज्ञाताके ज्ञानका कमी छोप नहीं होता और उससे भिन्न कोई दसरा भी नहीं है [ जो उसे देखे ]" इत्यादि अतियोंसे भी यही सिद्ध होता है। अपने विज्ञातस्वरूपसे अभिन तथा इन्द्रियादि साधनोंकी अपेक्षासे रहित होनेके कारण ज्ञान-स्वरूप होनेपर भी ब्रह्मका निरयस्व

वली २

मळी प्रकार सिद्ध ही है। अतः कियारूपुन होनेके कारण वद्य (इगन)धातुका अर्थभी नहीं है।

इसीलिये यह ज्ञानकर्ता भी नहीं है और इसीसे वह ब्रह्म 'ज्ञान' शब्दका वाच्य भी नहीं है। तो भी ज्ञानाभासके वाचक तथा बुद्धि-के धर्मविषयक 'ज्ञान' शब्दसे वह लक्षित होता है-कहा नहीं जाता; क्योंकि वह शब्दकी प्रवृत्तिके हेतु-भूत जाति आदि धर्मोंसे रहित है। इसी प्रकार 'सत्य' शब्दसे भी [ उसको लक्षित ही किया जा सकता है]। त्रसका स्वरूप सम्पूर्ण विशेषणों-से शून्य है; अत: वह सामान्यत: सत्ता ही जिसका विषय-अर्थ है ऐसे 'सत्य' शब्दसे 'सत्यं त्रहा' इस प्रकार केवल लक्षित होता है-नहा 'सत्य' शब्दका वाच्य ही नहीं है।

इस प्रकार ये सत्यादि शब्द एक-दूसरेकी सनिधिसे एक-दूसरेके नियम्य और नियामक होकर सत्यादि शब्दोंके वाच्यार्थसे ब्रह्मको अल्जग रखनेवाले और उसका लक्षण करनेमें उपयोगी होते हैं । अतः ''जहांसे मनके सहित वाणी उसे

प्रसिद्धिरतो नैव धात्वर्थसाद-

## क्रियारूपत्वात् ।

222

अत एव च न ज्ञानकते, तस्मादेव च न ज्ञानशव्दवाच्य-मपि तद्रद्रा । तथापि तदाभास-वाचकेन वुद्धिधर्मविषयेण ज्ञान-शब्देन तछक्ष्यते न तृच्यते । शब्दप्रद्यतिहेतुजात्यादिधर्मरहित-त्वात् । तथा सत्यशब्देनापि । सर्च-विशेषप्रत्यस्तमितस्वरूपत्वाद्रद्वणो वाद्यसत्तासामान्यविषयेण सत्य-शब्देन लक्ष्यते सत्यं त्रद्येति न तु सत्यशब्दवाच्यमेव त्रद्य ।

एवं सत्यादिश्चव्दा इतरेतर-संनिधावन्योन्यनियम्यनियाम-काः सन्तः सत्यादिश्चव्दवाच्या-चत्रिवर्तका ब्रह्मणो लक्षणार्थाश्च भवन्तीत्यतः सिद्धम् ''यतो वाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सह'' अनु० १ ]

### शाङ्करभाष्यार्थ

(तै० उ० २ | ४ | १) "अ-निरुक्तेऽनिलयने" (तै० उ० २ | ७ | १ ) इति चावाच्यत्वं नीलोत्पलवद्वाक्यार्थत्वं च त्रझणः ।

तद्यधाव्याख्यातं ब्रह्म यो चेद विजानाति निहितं ग्रहाशच्यार्थ-स्थितं गुहायाम् । निवेचनग् संवरणार्थस्य निगृढा गहतेः अस्यां ज्ञानज्ञेयज्ञातृपदार्था इति गुहा बुद्धिः । गृढावस्यां भोगा-पवगौँ पुरुषार्थाविति वा तस्यां परमे प्रकृष्टे व्योमन्व्योग्न्याका-शेऽच्याकुताख्ये । तद्धि परमं व्योम"एतसिन्जु खल्बश्चरे गार्ग्या-काशः" ( बृ० उ० ३।८। ११) इत्यक्षरसंनिकर्षात् गुहायां 1

न पाकर लौट आती है'' ''न कहने योग्य और अनाश्रितमें'' इत्यादि श्रुतियोंके अनुसार ब्रह्मका सत्यादि शब्दोंका अवाच्यत्व और नील-कमलके समान अवाक्यार्थत्व सिद्ध होता है।\*

उपर्यक्त प्रकारसे व्याख्या किये हुए उस ब्रह्मको जो पुरुष गुहामें निहित (छिपा हुआ) जानता है। संवरण अर्थात् आच्छादन अर्थ-वाले 'गुहु' धातुसे 'गुहा' शब्द निष्पन होता है; इस ( गुहा ) में ज्ञान, ज़ेय और ज्ञात् पदार्थ निगुढ ( छिपे हर ) हैं इसलिये 'गुहा' बुद्धिका नाम है। अथवा उसमें भोग और अपवर्ग-ये पुरुषार्थ निगृढ अवस्थामें स्थित हैं; अतः गुहा है। उसके भीतर परम-प्रकुष्ट व्योम-आकाशमें अर्थात् अञ्याकृताकाशमें, क्योंकि ''हे गार्गि ! निश्चय इस अक्षरमें ही आकाश [ ओतप्रोत है ]" श्रतिके अनुसार अक्षरकी इस सनिधिमें होनेसे यह अव्याकृताकाश

#तात्पर्य यह है कि वाच्य-वाचक-भाव ब्रहाका बोध करानेमें समर्थ नहीं हो सकता; अतः ब्रहा इन शब्दोंका वाच्य नहीं हो सकता और सम्पूर्ण द्वैतकी निष्ठत्तिके अधिष्ठानरूपसे लक्षित होनेके कारण वह नीलकमल आदिके समान गुण-गुणीरूप संसर्गस्चक वाक्योंका भी अर्थ नहीं हो सकता ।

तै॰ उ॰ १५-१६-

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

the the the

ही परमाकाश है। अपवा 'गुहायां व्योग्नि' इस प्रकार इन दोनों पदों-का सामानाधिकरण्य होनेके कारण आकाशको ही गुहा कहा गया है; क्योंकि सवका कारण और सूक्ष्मतर होनेके कारण उसमें भी तीनों कालोंमें सारे पदार्थ छिपे हुए हैं। उसीके भीतर ब्रह्म भी स्थित है।

परन्तु युक्तियुक्त तो यही है कि हदयाकाश ही परमाकाश है; क्योंकि उस आकाशको विज्ञानाझ यानी उपासनाके अंगरूपसे बतलाना यहाँ इष्ट है ''जो आकाश इस [ शरीर-संइक ] पुरुषसे बाहर है" "जो आकाश इस पुरुषके भीतर है" "जो यह आकाश हृदयके भीतर है'' इस प्रकार एक अन्य श्रुतिसे हृदयाकाश-का परमत्व प्रसिद्ध है । उस हृदया-काशमें जो बुद्धिरूप गुहा है उसमें नस निहित है; अर्थात् उस ( बुद्धि-वृत्ति ) से वह व्यावृत्त ( पृथक् ) रूपसे स्पष्टतया उपलब्ध होता है; अन्यथा ब्रह्मका किसी भी विशेष देश या कालसे सम्बन्ध नहीं है; क्योंकि वह सर्वगत और निर्विशेष है।

व्योम्नीति वा सामानाधिकरण्या-दव्याकुताकाशमेव गुढा। तत्रा-षि निग्ढाः सर्वे पदार्थास्तिपु कालेषु कारणत्वात्सक्ष्मतरत्वा-च। तसिन्नन्तर्निहितं त्रह्म।

हार्दमेव त परमं व्योमेति न्याय्यं विज्ञानाङ्गत्वेनोपासनाङ्ग-त्वेन व्योम्नो विवक्षितत्वात् । "यो वै स बहिर्धा पुरुषादा-काशः" ( छा० उ० ३ । १२ । ७) "यो वै सोऽन्तःपुरुष आकाशः" ( छा॰ उ॰ ३। १२। ८) ''योऽयमन्तईदय आकाशः" (छा॰ उ॰ ३ । १२ । ९ ) अत्यन्तरात्प्रसिद्धं हार्दस्य इति व्यास्र: परमत्वम् । तस्मिन्हार्दे व्योम्रि या बुद्धिग्रंहा तस्यां निहितं ब्रह्म तदुवृत्त्या विविक्त-तयोपलभ्यत इति । न ह्यन्यथा विशिष्टदेशकालसंबन्धोऽस्ति ज-झणः सर्वगतत्वान्निविंशेषत्वाच ।

अनु०१]

स एवं

वह इस प्रकार त्रसको जानने-वाला क्या करता है ! इसपर श्रति कहती है-वह सम्पूर्ण अर्थात नि:-रोप कामनाओं यानी इच्छित भोगों-को प्राप्त कर लेता है अर्थात उन्हें भोगता है । तो क्या वह हमारे-तम्हारे समान पत्र एवं खगांदि भोगोंको क्रमसे भोगता है ? इसपर श्रति कहती है-नहीं, उन्हें एक साथ भोगता है। वह एक ही क्षणमें बुद्धिवृत्तिपर आरूढ हुए सम्पूर्ण भोगोंको सर्यके प्रकाशके समान नित्य तथा ब्रह्मखरूपसे अभिन एक ही उपटब्धिके द्वारा, जिसका हमने 'सत्यं ज्ञानमनन्तम' ऐसा निरूपण किया है, भोगता है । श्रह्मणा सह सर्वान्कामानर्त्तते' इस वाक्यसे यही अर्थ कहा गया है।

वदामूत विद्वान् वससरूपसे ही एक साथ सम्पूर्ण मोगोंको प्राप्त कर लेता है । अर्थात् दूसरे लोग जिस प्रकार जल्में प्रतिविम्बित सूर्यके समान अपने औपाधिक और संसारी आत्माके द्वारा धर्मादि निमित्तकी अपेक्षावाले तथा चक्षु आदि इन्द्रियोंकी अपेक्षासे युक्त सम्पूर्ण मोगोंको क्रमशः भोगते हैं उस प्रकार उन्हें नहीं मोगता । तो फिर कैसे मोगता है ? वह उपर्युक्त

महनिद त्याह-अञ्जुते श्रङ्के रेवगंग सर्वाझिरवशिष्टान्का-मान्भोगानित्यर्थः । किमस्पदादि-वत्पुत्रस्वर्गादीन्पर्यायेण नेत्याह । सह युगपदेकक्षणोपारूढानेव एकयोपलब्ध्या सवितृत्रकाशवत् नित्यया ब्रह्मस्वरूपाव्यतिरिक्तया यामवोचाम सत्यं ज्ञानमनन्त-मिति । एतत्तदुच्यते—ब्रह्मणा सहेति ।

त्रहा विजानन्किमि-

त्रसभूतो विद्वान्त्रसस्रूपे-णैव सर्वान्कामान्सद्दाञ्चुते, न यथोपाधिकृतेन खरूपेणात्मना जलसर्यकादिवत्प्रतिविम्बभूतेन सांसारिकेण धर्मादिनिमित्तापे-क्षांश्वश्चरादिकरणापेक्षांश्च कामान् पर्यायेणाञ्चुते लोकः; कथं तर्हि ? यथोक्तेन प्रकारेण सर्वज्ञेन सर्व-

### [ बल्ली २

## तैत्तिरीयोपनिषद्

सर्वगत सर्वात्मक सर्वज्ञ प्रकारसे एवं नित्यब्रह्मात्मखरूपसे, धर्मादि अपेक्षासे निमित्तकी रहित तथा चक्ष आदि इन्द्रियोंसे भी निरपेक्ष सम्पूर्ण भोगोंको एक साथ ही प्राप्त कर लेता है-यह इसका तात्पर्य है। विपश्चित-मेधावी अर्थात सर्वज्ञ ब्रह्मरूपसे। ब्रह्मका जो सर्वज्ञस्व है वही उसकी विपश्चित्ता ( विद्वत्ता ) है। उस सर्वज्ञखरूप ब्रह्मरूपसे ही वह उन्हें भोगता है । मूळमें 'इति' शब्द मन्त्रकी समाप्ति सुचित करनेके लिये है।

भ्राह्यविदाप्तोति परम्' इस ब्राह्मण-वाक्यद्वारा इस सम्पूर्ण वछीका अर्थ सूत्ररूपसे कह दिया है । उस सूत्रमूत अर्थकी ही मन्त्रद्वारा संक्षेप-से व्याख्या कर दी गयी है । अव फिर उसीका अर्थ विस्तारसे निर्णय करना है--इसीलिये उसका वृत्तिरूप 'तस्माद्वा एतस्मात्' इस्यादि आगेका प्रन्थ आरम्भ किया जाता है ।

उस मन्त्रमें सबसे पहले 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रक्ष' ऐसा कहा है । वह सत्य, ज्ञान और अनन्त किस प्रकार है ै सो बतलाते हैं—अनन्तता तीन प्रकारकी है—देशसे, काल्से और वस्तुसे । उनमें जैसे आकाश देशत: अनन्त है । उसका देशसे

गतेन सर्वात्मना नित्यत्रझात्म-स्वरूपेण धर्मादिनिमित्तानपेक्षां-श्वश्चरादिकरणनिरपेक्षांश्व सर्वा-न्कामान्सहैवाञ्चुत इत्यर्थः । विपश्चिता मेधाविना सर्वज्ञेन । तदि वैपश्चित्यं यत्सर्वज्ञत्वं तेन सर्वज्ञस्वरूपेण त्रझणाञ्चुत इति । इतिशब्दो मन्त्रपरिसमाप्त्यर्थः ।

सर्व एव वल्ल्ययों त्रहाविदा-मोति परमिति त्राह्मणवाक्येन स्रत्रितः । स च स्रत्रितोऽर्थः संक्षेपतो मन्त्रेण व्याख्यातः । पुनस्तस्यैव विस्तरेणार्थनिर्णयः कर्तव्य इत्युत्तरस्तदुवृत्तिस्थानीयो ग्रन्थ आरम्यते तसाद्वा एतसा-दित्यादिः ।

तत्र च सत्यं ज्ञानमनन्तं सर्व ज्ञानमनन्तं ब्रह्मेत्युक्तं मन्त्रादौ वक्षेतिमीमांखते तत्कथं सत्यं ज्ञान-मनन्तं चेत्यत आह । तत्र त्रिविधं द्यानन्त्यं देशतः कालतो बस्तुतश्रेति । तद्यथा देशतो-ऽनन्तआकाशः । न हि देशतस्तस्य

शाङ्करभाष्यार्थ

अनु०१]

परिच्छेद नहीं है। किन्तु कालसे और वस्तुसे आकाशकी अनन्तता नहीं है। क्यों नहीं है ? क्योंकि वह कार्य है। किन्तु आकाशके समान किसीका कार्य न होनेके कारण ब्रह्मका इस प्रकार काल्से भी अन्तवस्व नहीं है। जो वस्तु किसी-का कार्य होती है वही कालसे परिच्छिन्न होती हैं। और ब्रह्म किसीका कार्य नहीं है, इसलिये उसकी काल्से अनन्तता है।

इसी प्रकार वह वस्तुसे भी अनन्त है । वस्तुसे उसकी अनन्तता किस प्रकार है ? क्योंकि वह सबसे अभिन है। भिन वस्त ही किसी अन्य भिन्न वस्तुका अन्त हुआ करती है; क्योंकि किसी भिन्न वस्तुमें गयी हुई बुद्धि ही किसी अन्य प्रसक्त वस्तुसे निवृत्त की जाती है। जिस [ पदार्थसम्बन्धिनी ] बुद्धिकी जिस पदार्थसे निवृत्ति होती है वही उस पदार्थका अन्त है | जिस प्रकार गोत्वबुद्धि अश्वत्वबुद्धिसे निवृत्त होती है, अतः गोखका अन्त अश्वख हुआ, इसलिये वह अन्तवान ही है और उसका वह अन्त भिन्न पदार्थोंमें ही देखा जाता है । किन्तु ब्रह्मका ऐसा कोई मेद नहीं है। अतः वस्तुसे भी उसकी अनन्तता है।

परिच्छेदोऽस्ति । न तु काल-तथानन्त्यं वस्तुतथाकाशस । कस्मात्कार्यत्वात् । नैवं त्रह्मण आकाशवत्कालतोऽप्यन्तवच्चम-कार्यत्वात् । कार्यं हि वस्तु कालेन.परिच्छिद्यते । अकार्यं च त्रह्म । तसात्कालतोऽस्या-नन्त्यम् ।

तथा वस्तुतः । कथं पुनर्वस्तुत आनन्त्यं सर्वानन्यत्वात् । भित्रं हि वस्तु वस्त्वन्तरस्यान्तो भवति, वस्त्वन्तरबुद्धिर्दि प्रसक्ताद्वस्त्व-न्तरान्निवर्तते । यतो यस्य बुद्धे-विनिवृत्तिः स तस्यान्तः । तद्यया गोत्ववुद्धिरश्वत्वाद्धिनिवर्त्तत इति अन्नत्वान्तं गोत्वमित्यन्तवदेव भवति । स चान्तो भिन्नेषु वस्तुषु दृष्टः । नैवं त्रह्मणो भेदः । अतो वस्तुतोऽप्यानन्त्यम् ।

[बङ्घी २

कथं पुनः सर्वानन्यत्वं ब्रह्मण व्रद्यणः सार्वात्म्यं इत्युच्यते-सर्व-निरूष्वते वस्तुकारणत्वात् सर्वेषां हि वस्तुनां कालाकाञा-दीनां कारणं त्रह्म । कार्यापेक्षया वस्ततोऽन्तवच्चमिति चेन्नः अनूतत्वात्कार्यवस्तनः । न हि कारणव्यतिरेकेण कार्यं नाम वस्तुतोऽस्ति यतः कारणवुद्धि-विनिवर्तेत । "वाचारम्भणं वि-नामधेयं मृत्तिकेत्येव कारो सत्यम्" (छा० उ० ६ । १ । ४) एवं सदेव सत्यमिति श्रत्य-न्तरात ।

तसादाकाशादिकारणत्वाहे-श्वतस्तावदनन्तं ब्रह्म । आकाशो ह्यनन्त इति प्रसिद्धं देशतः, तस्येदं कारणं तस्मात्सिद्धं देशत आत्मन आनन्त्यम् । न ह्यसर्व-गतात्सर्वगतमुत्पद्यमानं लोके किंचिद् दृश्यते । अतो निरति-शयमात्मन आनन्त्यं देशतस्तथा-

किन्त ब्रह्मकी सबसे अभिन्नता किस प्रकार है ! सो वतळाते हैं---क्योंकि वह सम्पूर्ण वस्तओका कारण है–व्रह्म काळ-आकाश आदि सभी वस्तुओंका कारण है। यदि कहो कि अपने कार्यकी अपेक्षासे तो उसका बस्तसे अन्तवत्त्व हो ही जायगा, तो ऐसा कहना ठीक नहीं: क्योंकि कार्यरूप वस्त तो मिथ्या है-वस्तृतः कारणसे भिन्न कार्य है ही नहीं जिससे कि कारण-बुद्धिकी निवृत्ति हो "वाणीसे आरम्भ होनेवाला विकार केवल नाममात्र है, मृत्तिका ही सत्य है" इसी प्रकार ''सत् ही सत्य है''-- ऐसा एक अन्य श्रुतिसे भी सिद्ध होता है।

अतः आकाशादिका कारण होनेसे ब्रहा देशसे भी अनन्त है। आकाश देशतः अनन्त है--यह तो प्रसिद्ध ही है, और यह उसका कारण है; अतः आत्माका देशतः अनन्तरव सिद्ध ही है; क्योंकि छोकमें असर्वगत वस्तुसे कोई सर्वगत वस्तु उत्पन्न होती नहीं देखी जाती। इसछिये आत्माका देशतः अनन्तरव निरतिशय है [ अर्थात् उससे बड़ा और कोई नहीं है]। इसी प्रकार

| 1000 | A CONTRACTOR OF A CONTRACT OF | 1000   | . <b>R</b> |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|------------|
| 1000 | ङ्बरभा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 10.000 | 100        |
| 211  | 201 100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 1000   |            |
|      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |        |            |

अनु० १]

| while while while while while while                                                               | a state of the second state of the                                                                                                                 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| कार्यत्वात्कालतः, तद्भित्रवस्त्व-                                                                 | किसीका कार्य न होनेके कारण वह<br>कालतः और उससे भिन्न पदार्थका                                                                                      |
| न्तराभावाच वस्तुतः । अत एव                                                                        |                                                                                                                                                    |
| निरतिशयसत्यत्वम् ।                                                                                | सबसे बढ़कर सत्यत्व है।*                                                                                                                            |
| तसादिति मूलवाक्यसत्रितं<br>त्रह्म पराम्ट्र्ञ्यते  <br><sup>स्राष्ट्रजनः</sup> एतसादितिमन्त्र-     | [मन्त्रमें] 'तस्मात्' (उससे)<br>इस पदद्वारा म्ल्वाक्यमेंसे सूत्र-<br>रूपसे कहे हुए 'ब्रह्म' पदका<br>परामर्श किया जाता है। तथा इसके                 |
| वाक्येनानन्तरं यथालक्षितम् ।                                                                      | अनन्तर 'एतस्मात्' इत्पादि मन्त्र-<br>वाक्यसे भी पूर्वनिर्दिष्ट ब्रह्मका ही                                                                         |
| यह्रबादौ बाह्यणवाक्येन स्त्रितं<br>यच सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मेत्य-<br>नन्तरमेव लक्षितं तसादेतसा- | उल्लेख किया गया है। [तात्पर्य यह<br>है–] जिस ब्रह्मका पहले ब्राह्मण-<br>वाक्यद्वारा सूत्ररूपसे उल्लेख किया<br>गया है और जो उसके पश्चात्            |
| द्रह्मण आत्मन आत्म-<br>शब्दवाच्यात् । आत्मा हि<br>तत्सर्वस्य ''तत्सत्यं स आत्मा''                 | 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म' इस प्रकार<br>लक्षित किया गया है उस इस ब्रह्म<br>—आत्मासे, अर्थात् 'आत्मा' शब्द-<br>बाच्य ब्रह्मसे—क्योंकि ''तत् सत्यं स |
| ( छा॰ उ॰ ६ । ८-१६ ) इति<br>श्रुत्यन्तरादतो त्रद्धात्मा । तसा-                                     | आरमा'' इत्यादि एक अन्य श्रुतिके<br>अनुसार वह सबका आत्मा है; अतः<br>यहाँ ब्रह्म ही आत्मा है–उस इस                                                   |
| देतसाह्रझण आत्मखरूपादाका-                                                                         | आरमखरूप ब्रह्मसे आकाश संभूत-                                                                                                                       |
| शः संभूतः सम्रुत्पन्नः ।<br>आकाशो नाम शब्दगुणोऽव-                                                 | उत्पन्न हुआ।<br>जो शब्द-गुणवाल और समस्त<br>मूर्त्त पदार्थोंको अवकाश देनेवाला है                                                                    |
| काशकरो मूर्तद्रव्याणाम् । तसाद्                                                                   | उसे 'आकाश' कहते हैं। उस                                                                                                                            |

\* क्योंकि जो वस्तु अनन्त होती है वही छत्य होती है, परिच्छिन पदार्थ कमी सत्य नहीं हो सकता ।

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

229

[बह्वी २

## तैत्तिरीयोपनिषद्

820

आकाशसे अपने गुण भरपर्श' और अपने पूर्ववर्ती आकाशके गण 'शब्द' से यक्त दो गणवाळा वाय उरपन हुआ । यहाँ प्रथम वाक्यके 'सम्भूत:' ( उत्पन्न हुआ ) इस किया पदकी [ सर्वत्र ] अनुष्टति की जाती है । बायुसे अपने गुण 'रूप' और पहले दो गुणोंके सहित तीन गुणवाला अग्नि उत्पन्न हुआ। तथा अग्निसे अपने Int 4747 और पहले तीन गणोंके सहित चार गुणवाला जल हुआ । और जलसे अपने गुण भान्ध' और पहले चार गुणोंके सहित पाँच गुणवाळी प्रथिवी उत्पन्न हुई । पृथिवीसे ओषधियाँ, ओषवियोंसे अन और बीर्यरूपमें परिणत हुए अन्नसे शिर तथा हाथ-पाँबरूप आकृतिबाला पुरुष उत्पन हुआ ।

वह यह पुरुष अनरसमय अर्थात् अन्न और रसका विकार है । पुरुषाकारसे भावित [अर्थात् पुरुष-के आकारकी वासनासे युक्त ] तथा उसके सम्पूर्ण अङ्गोंसे उत्पन्न हुआ तेजोरूप जो ग्रुक है वह उसका वीज है । उससे जो उत्पन्न होता है वह भी उसीके समान पुरुषाकार ही होता है; क्योंकि सभी जातियोंमें उत्पन्न होनेवाले देहोंमें पिताके

आकाशात्स्वेन स्पर्श्वगणेन पूर्वेण च कारणगणेन शब्देन दिगणो इत्यनुवर्तते । संभूत वायः वायोश्व स्वेन रूपगुणेन पूर्वाभ्यां च त्रिगुणोऽग्निः संभूतः । अग्नेः स्वेन रसगणेन पूर्वेश्व त्रिभिश्वत-गुंणा आपः संभूताः । अद्भ्यः स्वेन गन्धगुणेन पूर्वे अत्रभिः पञ्चगुणा पृथिवी संभूता । पृथि-व्या ओषधयः । ओषधीभ्यो-ऽनम् । अन्नाद्रेतोरूपेण परिणतात पुरुषः शिरःपाण्याद्याकृतिमान् । स वा एष पुरुषोऽन्नरसमयो-पुरुषाकृति-

ऽन्नरसविकारः । पुरुषाकृति-भावितं हि सर्वेभ्योऽङ्गेभ्यस्तेजः संभूतं रेतो वीजम्ः तसाद्यो जायते सोऽपि तथा पुरुषाकृतिरेव स्यात् । सर्वजातिषु जायमानानां अनु०१]

# द्याङ्करभाष्यार्थ

199

| A BARA BARA BARA                                                                                                                | all all all all all all all                                                                                                                                                                                                                                                   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| जनकाकृतिनियमदर्शनात् ।                                                                                                          | समान आऋति होनेका नियम देखा<br>जाता है ।                                                                                                                                                                                                                                       |
| सर्वेषामप्यकारसविकारत्वे त्र-                                                                                                   | <i>शङ्का-स्</i> ष्टिमें सभी शरीर समान-<br>रूपसे अन्न और रसके विकार                                                                                                                                                                                                            |
| ब्रबंक्यत्वे चाविशिष्टे कस्मात्पुरुष                                                                                            | तथा त्रसाके वंशमें उत्पन्न हुए हैं;<br>फिर यहाँ पुरुषको ही क्यों प्रहण                                                                                                                                                                                                        |
| एव गृह्यते ?                                                                                                                    | किया गया है !                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| प्राधान्यात् ।                                                                                                                  | समाधान-प्रधानताके कारण ।                                                                                                                                                                                                                                                      |
| किं पुनः प्राधान्यस् ?                                                                                                          | शङ्का—उसकी प्रधानता क्या है है                                                                                                                                                                                                                                                |
| कर्मज्ञानाधिकारः । पुरुष एव<br><sub>कषं पुरुषस्थ</sub> हि झक्तत्वाद-<br><sup>प्राधान्यम्</sup> र्थित्वादपर्युदस्त-              | समाधान-कर्म और ज्ञानका<br>अधिकार ही उसकी प्रधानता है।<br>[कर्म और ज्ञानके साधनमें]<br>समर्थ, [उनके फलकी] इच्छावाला<br>और उससे उदासीन न होनेके                                                                                                                                 |
| त्वाच कर्मज्ञानयोरधिक्रियते—<br>"पुरुषे त्वेवाविस्तरामात्मा स<br>हि प्रज्ञानेन संपञ्चतमो विज्ञातं<br>बदति विज्ञातं पञ्च्यति वेद | कारण पुरुष ही कर्म और ज्ञानका<br>अधिकारी है। "पुरुषमें ही आत्माका<br>पूर्णतया आविर्माव हुआ है; वही<br>प्रकृष्ट ज्ञानसे सबसे अधिक सम्पन्न<br>है। वह जानी-वूझी बात कहता है,<br>जाने-बूझे पदार्थोंको देखता है, वह<br>कल होनेवाली बात भी जान सकता<br>है, उसे उत्तम और अधम लोकोंका |
| श्वस्तनं वेद लोकालोकौ मर्त्ये-<br>नामृतमीक्षतीत्येवं संपन्नः ।<br>अथेतरेषां पश्र्नामशनायापिपासे                                 | ज्ञान है तथा वह कर्म-ज्ञानरूप<br>नश्वर साधनके दारा अमर पदकी<br>रच्या करना है—इस प्रकार बह                                                                                                                                                                                     |
| अथेतरेषां पश्चनामशनायापिषासे<br>एवाभिविज्ञानम् ।'' इत्यादि-<br>श्रुत्यन्तरदर्शनात् ।                                            | प्यासका ही विशेष ज्ञान होता है"<br>ऐसी एक दूसरी श्रुति देखनेसे भी<br>[पुरुषकी प्रधानता सिद्ध होती है]।                                                                                                                                                                        |

स हि पुरुष इह विद्ययान्तर-तमं त्रह्म संक्रामयितुमिष्टः । तस्य च बाह्याकारविशेषेष्वनात्मस्वा-त्मभाविता बुद्धिरनालम्ञ्य विशेषं कंचित्सहसान्तरतमप्रत्यगात्म-विषया निरालम्बना च कर्तु-मशक्येति दृष्टशरीरात्मसामान्य-कल्पनया शास्ताचन्द्रनिदर्शन-वदन्तः प्रवेशयन्नाह— तस्येदमेव शिरः । तस्यास्य

पस्यात्मनाज-प्रस्यात्मरमाज-मबस्य निरूपणम् स्येदमेव शिरः प्रसिद्धम् । प्राणमयादिष्वशिरसां शिरस्त्वदर्शनादिद्दापि तत्प्रसङ्गो मा भृदितीदमेव शिर इत्युच्यते । एवं पक्षादिषु योजना । अयं

उस पुरुपको ही यहाँ (इस वछीमें ) विद्याके द्वारा सबकी अपेक्षा अन्तरतम ब्रह्मके पास छे जाना अमीष्ट है। किन्तु उसकी बुद्धि, जो बाह्याकार विशेषरूप अनात्म पदार्थोंमें आत्मभावना किये हुए है, किसी विशेष आलम्बनके बिना एकाएक सबसे अन्तरतम प्रत्य-गात्मसम्बन्धिनी तथा निराळम्बना की जानी असम्भव है; अत: इस दिखळायी देनेवाले शरीररूप आत्मा-की समानताकी कल्पनासे शाखा-चन्द्र दृष्टान्तके समान उसका भीतरकी ओर प्रवेश कराकर श्रुति कहती है—

उसका यह [शिर] ही शिर है। उस इस अन्नरसमय पुरुषका यह प्रसिद्ध शिर ही [शिर है] । [अगले अनुवाकमें] प्राणमय आदि शिररहित कोशोंमें भी शिरस्व देखा जानेके कारण यहाँ भी वही वात न समझी जाय [अर्थात् इस अन्नमय कोशको भी वस्तुतः शिररहित न समझा जाय] इसलिये 'यह प्रसिद्ध शिर ही उसका शिर है'—ऐसा कहा जाता है । इसी प्रकार पक्षादिके विषयमें लगा लेना चाहिये । पूर्वाभि-

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

[ बल्ली २

अनु०१]

दक्षिणो बाहुः पूर्वाभिम्रसस दक्षिणः पक्षः । अयं सब्यो बाहु-रुत्तरः पक्षः । अयं मध्यमो देह-भाग आत्माङ्गानाम् । "मध्यं बेषामङ्गानामात्मा" इति श्रुतेः । इदमिति नाभेरधस्ताद्यदङ्गं तत्पुच्छं प्रतिष्ठा । प्रतितिष्ठत्यन-येति प्रतिष्ठा पुच्छमिव पुच्छम् अधोलम्बनसामान्याद्यथा गोः पुच्छम् ।

एतत्प्रकुत्योत्तरेषां प्राणमया-दीनां रूपकत्वसिद्धिः; सूपानिषि-कट्ठतताम्रप्रतिमावत् । तदप्येष श्लोको भवति । तत्तस्मिन्नेवार्थे

त्राक्षणोक्तेऽन्नमयात्मप्रकाशक

एष श्लोको मन्त्रो भवति ॥ १ ॥ अर्थात् मन्त्र है ॥ १ ॥

इति ब्रह्मानन्दवल्ल्यां प्रथमोऽनुवाकः ॥ १ ॥

Solle

TAD.

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

मुख व्यक्तिका यह दक्षिण [दक्षिण दिशाकी ओरका] बाहु दक्षिण पक्ष है, यह वाम वाहु उत्तर पक्ष है तया यह देहका मच्यमाग अर्ज्जो-का आत्मा है; जैसा कि "मच्यमाग ही इन अर्ज्जोका आत्मा है" इस श्रुतिसे प्रमाणित होता है । और यह जो नाभिसे नीचेका अङ्ग है वही पुच्छ--प्रतिष्ठा है । इसके दारा वह स्थित होता है, इसखिये यह उसकी प्रतिष्ठा है । नीचेकी ओर छटकनेमें समानता होनेके कारण वह पुच्छके समान पुच्छ है; जैसे कि गौकी प्रैंछ ।

इस अनमय कोशसे आरम्भ करके ही साँचेमें डाले हुए पिषले ताँवेकी प्रतिमाके समान आगेके प्राणमय आदि कोशोंके रूपकलकी सिद्धि होती है। उसके विषयमें ही यह श्लोक है; अर्थात् अनमय आत्माको प्रकाशित करनेवाले उस बाह्यणोक्त अर्थमें ही यह श्लोक अर्थात् मन्त्र है॥ १॥

# द्वितीय अनुवाक

अन्नकी महिमा तथा प्राणमय कोशका वर्णन

अन्नाद्वे प्रजाः प्रजायन्ते । याः काश्च पृथिवी १-श्रिताः । अथो अन्नेनैव जीवन्ति । अथैनदपि यन्त्य-न्ततः । अन्नश्हि भूतानां ज्येष्ठम् । तस्मात्सवौंषधमुच्यते । सर्वं वै तेऽन्नमाप्नुवन्ति येऽन्नं ब्रह्मोपासते । अन्नश्हि भूतानां ज्येष्ठम् । तस्मात्सवौंषधमुच्यते । अन्नान्द्रतानि जायन्ते । जातान्यन्नेन वर्धन्ते । अच्चतेऽत्ति च भूतानि । तस्मादन्नं तदुच्यत इति । तस्माद्वा एतस्मादन्नरसमयाद-न्योऽन्तर आत्मा प्राणमयः । तेनैष पूर्णः । स वा एष पुरुषविध एव । तस्य पुरुषविधतामन्वयं पुरुषविधः । तस्य प्राण एव ज्ञिरः । व्यानो दक्षिणः पक्षः । अपान उत्तरः पक्षः । आकाज्ञ आत्मा । पृथिवी पुच्छं प्रतिष्ठा । तदप्येष श्ठोको भवति ॥ १ ॥

अन्नसे ही प्रजा उत्पन्न होती है। जो कुछ प्रजा पृथिवीको आश्रित करके स्थित है वह सब अन्नसे ही उत्पन्न होती है; फिर वह अन्नसे ही जीवित रहती है और अन्तमें उसीमें छीन हो जाती है; क्योंकि अन्न ही प्राणियोंका ज्येष्ठ (अग्रज—पहले उत्पन्न होनेवाला) है। इसीसे वह सर्वीषध कहा जाता है। जो लोग 'अन्न ही नख है' इस प्रकार उपासना करते हैं वे निश्चय ही सम्पूर्ण अन्न प्राप्त करते हैं। अन्न ही प्राणियोंमें वड़ा है; इसलिये वह सर्वीषध कहलाता है। अन्नसे ही प्राणी उत्पन्न होते हैं, उत्पन्न होकर अन्नसे ही वृद्धिको प्राप्त होते हैं। अन्न

अनु०२]

प्राणियोंदारा खाया जाता है और वह भी उन्हींको खाता है। इसीसे वह 'अन्न' कहा जाता है। उस इस अन्नरसमय पिण्डसे, उसके भीतर रहनेवाळा दूसरा शरीर प्राणमय है। उसके दारा यह (अन्नमय कोश) परिपूर्ण है। वह यह (प्राणमय कोश) भी पुरुषाकार ही है। उस (अन्नमय कोश) की पुरुषाकारताके अनुसार ही यह भी पुरुषाकार है। उसका प्राण ही शिर है। व्यान दक्षिण पक्ष है। अपान उत्तर पक्ष है। आकाश आत्मा ( मध्यभाग) है और पृथिवी पुच्छ — प्रतिष्ठा है। उसके विषयमें ही यह स्ठोक है॥ १॥

> रसादिरूपमें परिणत हुए अन्नसे ही स्थावर-जङ्गमरूप प्रजा उत्पन्न होती है । 'वै' यह निपात स्मरणके अर्थमें है । जो कुछ प्रजा अविशेष भावसे पृथिवीको आश्रित किये हुए है वह सब अन्नसे ही उत्पन्न होती है । और फिर उत्पन्न होनेपर वह अन्नसे ही जीवित रहती—प्राण धारण करती अर्थात् वृद्धिको प्राप्त होती है । और अन्तमें—जीवनरूप वृत्तिकी समाप्ति होनेपर वह अन्नमें ही लीन हो जाती है । [ 'अपियन्ति' इसमें ] 'अपि' शब्द 'प्रति' के अर्थमें है । अर्थात् वह अन्नके प्रति ही लीन हो जाती है ।

इसका कारण क्या है ? क्योंकि अन्न ही प्राणियोंका ज्येष्ठ यानी अग्रज है । अन्नमय आदि जो इतर प्राणी हैं उनका कारण अन्न ही है ।

अन्नाद्रसादिभावपरिणतात, वा इति सरणार्थः, अत्रमयोपालन-फलम प्रजाः स्थावरजङ्ग-माः प्रजायन्ते । याः काश्चा-विशिष्टाः पृथिवीं श्रिताः पृथि-वीमाश्रितास्ताः सर्वा अन्नादेव प्रजायन्ते । अयो अपि जाता अन्नेनेव जीवन्ति प्राणान्धार-यन्ति वर्धन्त इत्यर्थः । अथाप्ये-नदन्नमपियन्त्यपिगच्छन्ति अपिशब्दः प्रतिशब्दार्थे अन्नं प्रति प्रलीयन्त इत्यर्थः। अन्ततोऽन्ते जीवनलक्षणाया बत्तेः परिसमाप्तौ ।

कसात् ? अन्नं हि यसाद् भूतानां प्राणिनां ज्येष्ठं प्रथमजम् । अन्नमयादीनां हीतरेषां भूतानां

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

Con the time the

इसलिये सम्पूर्ण प्रजा अन्नसे उरपन्न होनेवाली, अन्नके द्वारा जीवित रहनेवाली और अन्नमें ही लीन हो जानेवाली है । क्योंकि ऐसी वात है, इसलिये अन्न सर्वीषच—सम्पूर्ण प्राणियोंके देहके सन्तापको शान्त करनेवाला कहा जाता है ।

विली २

अनरूप ब्रह्मकी उपासना करने-वालेका [ प्राप्तन्य ] फल बतलाया जाता है—वे निश्चय ही सम्पूर्ण अन-सम्हको प्राप्त कर लेते हैं । कौन ! जो उपर्युक्त अनकी ही ब्रह्मरूपसे उपासना करते हैं । किस प्रकार [ उपासना करते हैं । किस प्रकार [ उपासना करते हैं ] ! इस तरह कि मैं अनसे उत्पन, अनस्तरूप और अन्नमें ही लीन हो जानेवाला हूँ; इसलिये अन ब्रह्म है ।

'अन्न ही आत्मा है' इस प्रकारकी उपासना किस प्रकार सम्पूर्ण अन्नकी प्राप्तिरूप फलवाली है, सो बतलाते हैं—अन्न ही प्राणियोंका ज्येष्ठ है — प्राणियोंसे पहले उत्पन्न होनेके कारण, क्योंकि वह उनसे ज्येष्ठ है इसलिये वह सवींषध कहा जाता है। अत: सम्पूर्ण अन्नकी आत्मारूपसे उपासना करनेवालेके लिये सम्पूर्ण अनकी प्राप्ति उचित ही है। अन्नसे प्राणी उत्पन्न होते हैं और उत्पन्न

कारणमञ्जमतोऽञ्नप्रभवा अञ्च-जीवना अञ्नप्रखयाथ सर्वाः प्रजाः । यसाचैवं तसात्सवौंषधं सर्व-प्राणिनां देइदाइप्रशमनमञ्-मुच्यते । अन्नत्रद्यविदः फलमुच्यते—

228

सर्वं वै ते समस्तमझजात-माप्तुवन्ति । के ? येऽत्रं व्रझ ययोक्तमुपासते । कथम् ? अन्नजो-ऽन्नात्मान्नप्रलयोऽहं तस्मादन्नं त्रझेति ।

कुतः पुनः सर्वोत्रप्राप्तिफल-मन्नात्मोपासनमित्युच्यते । अन्नं हि भूतानां ज्येष्टम् । भूतेभ्यः पूर्वं निष्पन्नत्वाज्ज्येष्ठं हि यसा-चसात्सवौंषधग्रुच्यते । तसादुप-पन्ना सर्वान्नात्मोपासकस्य सर्वा-नप्राप्तिः । अन्नाद्ध्तानि जायन्ते ।

अनु•२]

होनेपर अन्नसे ही वृद्धिको प्राप्त होते हैं—यह पुनरुक्ति उपासनाके उपसंहारके लिये है।

अव 'अन्न' शब्दकी न्युत्पत्ति कही जाती है—जो प्राणियोंदारा 'अचते'—खाया जाता है और जो खयं भी प्राणियोंको 'अत्ति' खाता है, इसलिये सम्पूर्ण प्राणियोंका भोज्य और उनका भोक्ता होनेके कारण भी वह 'अन्न' कहा जाता है। इस वाक्यमें 'इति' शब्द प्रयम कोशके विवरणकी परिसमाप्तिके लिये है।

अनेक तुषाओंवाले धानोंको तुषरहित करके जिस प्रकार चावल निकाल लिये जाते हैं उसी प्रकार अन्नमयसे लेकर आनन्दमय कोश-पर्यन्त सम्पूर्ण शरीरोंकी अपेक्षा आन्तरतम ब्रह्मको विद्याके द्वारा अपने प्रत्यगात्मरूपसे दिखलानेकी इच्छा-वाला शास्त्र अविद्याकल्पित पाँच कोशोंका बाध करता हुआ 'तस्माद्वा एतस्मादन्नरसमयात्' इत्यादि वाक्य-से आरम्भ करता है—

उस इस पूर्वोक्त अन्नरसमय पिण्डसे अन्य यानी पृथक् और उसके भीतर रहनेवाळा आत्मा, जो अन्नरसमय पिण्डके समान मिथ्या ही आत्मारूपसे कल्पना किया हुआ

रार्थं पुनर्वचनम् । इदानीमञ्चनिर्वचनम्रुच्यते— अन्नग्रन्य- अद्यते ग्रज्यते चैव निर्वचनम् यद्धतैरन्नमत्ति च भूतानि स्वयं तस्माद्धतैर्श्व-ज्यमानत्वाद्धतभोक्तृत्वाखान्नं तदुच्यते । इतिशब्दः प्रथमकोश्च-परिसमाप्त्यर्थः ।

जातान्यन्नेन वर्धन्त इत्युपसंहा-

अन्नमयादिस्य आनन्दमया-अन्नमयक्तेक- न्तेभ्य आत्मभ्यो-निरासः ऽभ्यन्तरतमं ब्रह्म विद्यया प्रत्यगात्मत्वेन दिदर्श-यिषुः शास्त्रमविद्याकुतपञ्चकोशा-यनयेनानेकतपकोद्रववित्रणी-

करणेनेव तदन्तर्गततण्डुलान् प्रस्तौति तसादा एतसादन्नरस-मयादित्यादि ।

तसादेतसाद्यथोक्तादन्नरस-<sub>प्राणमवकोश-</sub>मयात्पिण्डादन्यो <sup>त्रिवंचनग</sup>्र्यतिरिक्तोऽन्तरो-ऽभ्यन्तर आत्मा पिण्डवदेव मिथ्या

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

परिकल्पित आत्मत्वेन प्राणमयः प्राणो वायुस्तन्मयस्तत्प्रायः । तेन प्राणमयेनान्नरसमय आत्मैष पूर्णो वायुनेव दतिः । स वा एष प्राण-मय आत्मा पुरुषविध एव पुरुषा-कार एव, शिरःपक्षादिभिः ।

किं खत एव, नेत्याह । प्राणमयस्य प्रसिद्धं तावदन्नरस-पुरुषविषस्वम् मयस्यात्मनः पुरुष-विधत्वम् । तस्यान्नरसमयस्य पुरुष-विधतां पुरुषाकारतामनु अयं प्राणमयः पुरुषविधो मूपानिषिक्त-प्रतिमावन्न स्वत एव । एवं पूर्वस्य पूर्वस्य पुरुषविधो मूपानिषिक्त-प्रतिमावन्न स्वत एव । एवं पूर्वस्य पूर्वस्य पुरुषविधो मूर्यानिषिक्त-प्रतिमावन्न स्वत एव । एवं पूर्वस्य पूर्वस्य पुरुषविधो मूर्यानिषिक्त-य्रोत्तमावन्न स्वत एव । एवं पूर्वस्य पूर्वस्य पुरुषविधो मूर्यानिषिक्त-य्रोत्तमावन्न स्वत एव । एवं पूर्वस्य

कर्ध पुनः पुरुपविधतास्य इत्युच्यते। तस्य प्राणमयस्य प्राण एव शिरः । प्राणमयस्य वायु-विकारस्य प्राणो मुखनासिका-निसरणो दृत्तिविशेषः शिर एव

है, प्राणमय है। प्राण — वायु उससे युक्त अर्थात् तरप्राय [यानी उसमें प्राणकी ही प्रधानता है]। जिस प्रकार वायुसे धोंकनी भरी रहती है उसी प्रकार उस प्राणमयसे यह अन्नरसमय शरीर भरा हुआ है। वह यह प्राणमय आत्मा पुरुपविध अर्थात् शिर और पक्षादिके कारण पुरुपाकार ही है।

क्या वह खतः ही पुरुषाकार है ? इसपर कहते हैं----नही, अन्नरसमय शरीरकी पुरुपाकारता तो प्रसिद्ध ही है: उस अन्नरसमय-की पुरुषविधता----पुरुषाकारताके अनुसार साँचेमें ढठी हुई प्रतिमाके समान कोश भी यह प्राणमय पुरुवाकार है—स्वत: ही पुरुवाकार नहीं है । इसी प्रकार पूर्व-पूर्वकी पुरुषाकारता है और उसके अनुसार पीछे-पीछेका कोश भी पुरुषाकार है; तथा पूर्व-पूर्व कोश पीछे-पीछेके कोशसे पूर्ण (भरा हुआ ) है।

इसकी पुरुषाकारता किस प्रकार है ? सो बतलायी जाती है—उस प्राणमयका प्राण ही शिर है । बायुके विकाररूप प्राणमय कोशका मुख और नासिकासे निकलनेवाला प्राण, जो मुख्य प्राणकी वृत्तिविशेष है, श्रुतिके वचनानुसार शिररूपसे ही

परिकल्प्यते वचनात सर्वत्र 1 बचनादेव पक्षादिकल्पना । व्यानो व्यानवृत्तिर्दक्षिणः पक्षः । अपान उत्तर: पक्ष: | आकाज आत्मा। य आकाशस्यो ष्टत्ति-विशेषः समानाख्यः स आत्मेवा-प्राणवृत्त्वधिकारात् । त्माः मध्यस्वादितराः पर्यन्ता वृत्ती-रपेक्ष्यात्मा । ''मध्यं होयामझा-श्वतिप्रसिद्धं इति नामात्मा" मध्यमस्थस्थात्मत्वम् ।

अनु०२]

पृथिवी पुच्छं प्रतिष्ठा। पृथिवीति पृथिवीदेवताध्यात्मि-कस प्राणस्य धारयित्री स्थिति-हेतत्वात्। "सेषा पुरुषस्यापान-मवष्टभ्य"(प्र० उ० २ । ८) इति हि श्रुत्यन्तरम् । अन्यथोदानवृत्त्यो-र्ध्वगमनं गुरुत्वाच पतनं वा स्याच्छरीरस्य। तस्मात्प्रथिवी देवता पुच्छं प्रतिष्ठा प्राणमयस्यात्मनः । तत्तसिन्नेवार्थे प्राणमयात्मविषय एष श्लोको भवति ॥ १ ॥

->>-52 -63 OE of

कल्पना किया जाता है । इसके सिवा आगे भी श्रुतिके वचनानुसार ही पक्ष आदिकी कल्पना की गयी है। व्यान अर्थात व्यान नामकी वृत्ति दक्षिण पक्ष है, अपान उत्तर पक्ष है, आकाश आत्मा है। यहाँ प्राण-वृत्तिका अधिकार होनेके कारण 'आकाश' शब्दसे ] आकाशमें स्थित जो समानसंज्ञक प्राणकी वृत्ति है वही आत्मा है। अपने आसपासकी अन्य सब बत्तियोंकी अपेक्षा मध्यवर्तिनी होनेके कारण वह आत्मा है। गर्न अंगोंका मध्य आत्मा है'' इस श्रुतिसे मच्यवर्ती अंग-का आत्मख प्रसिद्ध ही है ।

229

प्रथिवी पुष्छ-प्रतिष्ठा है। 'प्रथिवी' इस शब्दसे प्रथिवीकी अधिष्ठात्री देवी समझनी चाहियेः क्योंकि होनेसे हेतमत स्थितिकी वही आध्यास्मिक प्राणको भी धारण करनेवाली है । इस विषयमें ''धह प्रथिबी-देवता पुरुषके अपानको आश्रय करके'' इत्यादि एक दसरी श्रुति भी है । अन्यथा प्राणकी उदानवृत्तिसे या तो शरीर ऊपरको उड़ जाता अथवा गुरुतांबरा गिर पड़ता । अतः पृथिवी-देवता ही प्राणमय शरीरकी पुच्छ--प्रतिष्ठा है । उसी अर्थमें अर्थात् प्राणमय आत्माके विषयमें ही यह खोक प्रसिद्ध है ॥१॥

इति ब्रह्मानन्दवल्ल्यां द्वितीयोऽनुवाकः ॥ २ ॥

# तृतीय अनुवाक

प्राणकी महिमा और मनोमय कोझका वर्णन

प्राणं देवा अनु प्राणन्ति । मनुष्याः पद्यवश्च ये । प्राणो हि भूतानामायुः । तस्मात्सर्वायुषमुच्यते । सर्वमेव त आयुर्यन्ति ये प्राणं ब्रह्मोपासते । प्राणो हि भूता-नामायुः । तस्मात्सर्वायुषमुच्यत इति । तस्यैष एव शारीर आत्मा यः पूर्वस्य । तस्माद्वा एतस्मात्प्राणमयाद-न्योऽन्तर आत्मा मनोमयः । तेनैष पूर्णः । स वा एष पुरुषविध एव । तस्य पुरुषविधतामन्वयं पुरुष-विधः । तस्य यजुरेव शिरः । ऋग्दक्षिणः पक्षः । सामोत्तरः पक्षः । आदेश आत्मा । अथर्वाङ्गिरसः पुच्छं प्रतिष्ठा । तदप्येष क्ष्लोको भवति ॥ १ ॥

देवगण प्राणके अनुगामी होकर प्राणन-किया करते हैं तथा जो मनुष्य और नशु आदि हैं [ वे भी प्राणन-क्रियासे ही चेष्टावान् होते हैं ] । प्राण ही प्राणियोंकी आयु (जीवन) है । इसीलिये वह 'सर्वायुव' कहलाता है । जो प्राणकी ब्रसरूपसे उपासना करते हैं वे पूर्ण आयुको प्राप्त होते हैं । प्राण ही प्राणियोंकी आयु है । इसलिये वह 'सर्वायुव' कहलाता है । उस पूर्वोक्त (अलमय कोश) का यही देहस्थित आरमा है । उस इस प्राणमय कोशसे दूसरा इसके भीतर रहनेवाला आत्मा मनोमय है । उसके द्वारा यह पूर्ण है । वह यह [ मनोमय कोश ] भी पुरुषाकार ही है । उस (प्राणमय कोश) की पुरुषाकारताके अनुसार ही यह भी पुरुषाकार है । यजुः ही उसका शिर है, ऋक् दक्षिण पक्ष है,

अनु०३]

साम उत्तर पक्ष है, आदेश आत्मा है तथा अपर्वाङ्गिरस पुच्छ--प्रतिष्ठा है। उसके विषयमें ही यह स्रोक है॥ १॥

प्राणं देवा अनु प्राणन्ति। देवा अञ्च्यादयः प्राणस्य प्राणं वाय्वात्मानं प्राथान्यम् प्राणनशक्तिमन्तमनु तदात्म-भूताः सन्तः प्राणन्ति प्राणन-कर्म क्रवंन्ति प्राणनक्रियया क्रियावन्तो भवन्ति । अध्यात्मा-धिकारादेवा इन्द्रियाणि प्राणमनु प्राणन्ति मुख्यप्राणमनु चेष्टन्त इति वा । तथा मनुष्याः पश्चवश्च ये ते प्राणनकर्मणैव चेष्टावन्तो भवन्ति ।

अतश्च नाम्नमयेनैव परिच्छि-स्नेनात्मनात्मवन्तः प्राणिनः । किं तर्द्धि ? तदन्तर्गतेन प्राणमये-नापि साधारणेनैव सर्वपिण्ड-च्यापिनात्मवन्तो मनुष्यादयः । एवं मनोमयादिभिः पूर्वपूर्वच्या-पिभिरुत्तरोत्त्तरैः स्रक्ष्मैरानन्दम-यान्तैराकाञ्चादिभूतारच्धैरविद्या-कुत्तैरात्मवन्तः सर्वे प्राणिनः । तथा स्वाभाविकेनाप्याकाञ्चादि- प्राणं देवा अनु प्राणन्ति—अग्नि आदि देवगण प्राणनशक्तिमान् वायु-रूप प्राणके अनुगामी होकर अर्थात् तद्रूप होकर प्राणन-क्रिया करते हैं; यानी प्राणन-क्रियासे क्रियावान् होते हैं। अथवा यहाँ अध्यात्म-सम्बन्धी प्रकरण होनेसे [ यह समज्ञना चाहिये कि ] देव अर्थात् इन्द्रियौँ प्राणके पीछे प्राणन करती यानी मुख्य प्राणकी अनुगामिनी होकर चेष्टा करती हैं। तथा जो भी मनुष्य और पशु आदि हैं वे ही प्राणन-क्रियासे ही चेष्टावान् होते हैं।

इससे जाना जाता है कि प्राणी केवल परिच्छिन्नरूप अनमय कोशसे ही आत्मवान् नहीं हैं। तो क्या है ? वे मनुष्यादि जीव उसके अन्तर्वती सम्पूर्ण पिण्डमें व्याप्त भी साधारण प्राणमय कोञसे आत्मवान् हैं। इस प्रकार पूर्व-पूर्व कोशमें व्यापक मनोमयसे लेकर आनन्दमय कोशपर्यन्त, आकाशादि भूतोंसे होनेवाले अविद्याकृत कोशों-से सम्पूर्ण प्राणी आत्मवान् हैं । इसी प्रकार वे खभावसे ही

# आकाशादिके कारण, निख, निर्विकार, सर्वगत, सत्य, ज्ञान एवं अनन्तरूप, पञ्चकोशातीत सर्वारमासे भी आत्मवान् हैं । वही परमार्थतः सवका आत्मा है — यह बात भी इस वाक्यके ताल्पर्यसे बढ़ ही दी गयी है ।

बली २

देवगण प्राणके पीछे प्राणन-किया करते हैं---ऐसा पहले कहा गया। ऐसा क्यों है ? सो बतलाते हैं--- क्योंकि प्राण ही प्राणियोंका आयु---जीवन है 1 ''जबतक इस शरीरमें प्राण रहता है तभीतक आयु है'' इस एक अन्य श्रुतिसे भी यही सिद्ध होता है। इसील्प्रिये वह 'सर्वायुप' है। सबकी आयुका नाम 'सर्वायु' है, 'सर्वायु' ही 'सर्वायुप' कहा जाता है; क्योंकि प्राण-प्रयाण-के अनन्तर मृत्यु हो जाना प्रसिद्ध ही है। प्राणका सर्वायु होना तो लोकमें प्रसिद्ध ही है।

अतः जो लोग इस बाह्य असाधारण (व्यावृत्तरूप) अन्नमय कोशसे आत्मबुद्धिको इटाकर इसके अन्तर्वती और साधारण [सम्पूर्ण इन्द्रियोंमें अनुगत ] प्राणमय कोश-को 'मैं प्राण सम्पूर्ण भूतोंका आत्मा

कारणेन नित्येनाविकृतेन सर्व-गतेन सत्यज्ञानानन्तरुक्षणेन पञ्चकोञ्चातिगेन सर्वात्मनात्म-वन्तः । स हि परमार्थत आत्मा सर्वेपामित्येतदप्पर्यादुक्तं भवति ।

प्राणं देवा अनु प्राणन्तीत्युक्तं तत्कसादित्याह । प्राणो हि यसाद्ध्तानां प्राणिनामायुर्जीव-नम् । ''यावद्धचसिञ्च्यरीरे प्राणो वसति तावदायुः'' (कौ० उ० ३ । २ ) इति श्चत्यन्तरात् । तसात्सर्वायुपम् । सर्वेषामायुः सर्वायुः सर्वायुरेव सर्वायुषमित्यु-च्यते । प्राणापगमे मरणप्रसिद्धेः । प्रसिद्धं हि लोके सर्वायुष्टं प्राणस्य ।

अतोऽस्माद्वाह्यादसाधारणाद-<sup>मानोपासन-</sup> स्नमयादात्मनोऽप-<sup>फल्म्</sup> क्रम्यान्तः साधा-रणं प्राणमयमात्मानं ब्रह्मोपासते येऽह्वमस्ति प्राणः सर्वभूताना-

122

और उनके जीवनका कारण होनेसे उनकी आयु हूँ' इस प्रकार ब्रह्मरूपसे उपासना करते हैं ने इस छोकमें पूर्ण आयुको प्राप्त होते हैं । अर्थात् प्रारव्यवश प्राप्त हुई आयुसे पूर्व अपमृत्युसे नहीं मरते । "पूर्ण आयु-को प्राप्त होता है'' ऐसी अति-प्रसिद्धि होनेके कारण यहाँ िस्तर्वायु शब्दसे | सौ वर्ष समझने चाहिये | [ प्राणको सर्वायु समझनेका ] क्या कारण है ? क्योंकि प्राण ही प्राणियोंकी आयु है इसलिये वह 'सर्वायप' कहा जाता है। जो व्यक्ति जैसे गुणवाले श्रह्मकी खपासना करता है वह उसी प्रकारके गुणका भागी होता है-इस प्रकार विधाके फलकी प्राप्तिके इस हेतुको प्रदर्शित करनेके लिये 'प्राणो हि मुताना-मायुः' इस्यादि वाक्यकी पुनरुक्ति की गयी है । यही उस पूर्वकथित अन्नमय कोशका शारीर-अनमय शरीरमें रहनेवाला आत्मा है। कौन ? जो कि यह प्राणमप है।

"तस्माद्वा एतस्मात्" इत्यादि शेष पदोंका अर्थ पहले कह चुके हैं। दूसरा अन्तर-आत्मा मनोमय है। संकल्प-विकल्पात्मक अन्तःकरणका नाम मन है; जो तडूप हो उसे मनोमय कडते हैं; जैसे [ अन्नरूप

मात्मायुजींवनहेतुत्वादिति ते सर्वमेवायुरस्मिँछोकै यन्तिः नाप-मृत्युना झियन्ते प्राक्प्राप्तादायुष इत्यर्थः । शतं वर्षाणीति तु युक्तं "सर्वमायुरेति" ( छा० उ० २ । ११-२०, ४ । ११-१३ ) इति श्रुतिप्रसिद्धेः ।

किं कारणं प्राणो हि भूता-नामायुस्तसात्सर्वायुषमुच्यत इति। यो यद्गुणकं त्रझोपास्ते स तद्-गणभाग्भवतीति विद्याफलप्राप्ते-ईत्वर्थ पुनर्वचनं प्राणो हीत्यादि । पूर्वस्यान्नमयस्येष एव तस्य ञारीर दारीरेऽन्नमये भवः आत्मा । कः ? य एप प्राणमयः । एतसादित्युक्तार्थ-तसादा अन्यो-मनोमयकोश-मन्यत् । जिवेवनम्. ऽन्तर आत्मा मनो-मयः । मन इति संकल्पाद्यात्म-

कमन्तःकरणं तन्मयो मनोमयो।

[बल्ली २

यथान्त्रमयः । सोऽयं प्राणमय-स्याभ्यन्तर आत्मा। तस यजु-रेव शिरः । यजुरित्यनियताक्षर-पादावसानो मन्त्रविशेषस्तजा-तीयवचनो यजुःशब्दस्तस्य शिरस्तवं प्राधान्यात् । प्राधान्यं च यागादौ संनिपत्योपकारकत्वात । यज्रषा हि हविदीयते खाहाका-रादिना । वाचनिकी वा शिरआदि-सर्वत्र । मनसो हि कल्पना स्थानप्रयत्ननादस्वरवर्णपदवाक्य-तत्संकल्पात्मिका विषया

तद्भाविता वृत्तिः श्रोत्रादिकरण-

द्वारा यजुःसंकेतविश्विष्टा यजुः

होनेके कारण ] अन्नमय कहा गया है | वह इस प्राणमयका अन्तर्वर्ती आत्मा है | उसका यजुः ही शिर है | जिनमें अक्षरोंका कोई नियम नहीं है ऐसे पादोंमें समाप्त होनेवाले मन्त्रविशेषका नाम यजुः है | उस जातिके मन्त्रोंका वाचक भ्यजुः' शब्द है | उसे प्रधानताके कारण शिर कहा गया है | यागादिमें संनिपत्य उपकारक \* होनेके कारण यजुः-मन्त्रोंकी प्रधानता है; क्योंकि खाहा आदिके द्वारा यजुर्मन्त्रोंसे ही हवि दी जाती है |

अथवा इन सब प्रसंगोंमें शिर आदिकी कल्पना श्रुतिवाक्यसे ही समझनी चाहिये । अक्षरोंके [उचारणके] स्थान,[आन्तरिक] प्रयत्न, [उससे उत्पन्न हुआ] नाद, [उदात्तादि] खर,[अकारादि] वर्ण, [उनसे रचे हुए] पद और [पदोंके सम्रहरूप] वाक्यसे सम्बन्ध रखनेवाली तथा उन्हींके संकल्प और मावसे युक्त जो अवणादि इन्द्रियोंके द्वारा उत्पन्न होनेवाली 'यजुः' संकेतविशिष्ट मनकी वृत्ति है

# यज्ञाङ्क दो प्रकारके होते हैं—एक संनिपत्य उपकारक और दूसरे आरात् उपकारक। उनमें जो अङ्क साक्षात् अथवा परम्परासे प्रधान यागके कलेवरकी पूर्ति कर उसके द्वारा अपूर्वकी उत्पत्तिमें उपयोगी होते हैं वे संनिपत्य उपकारक कहव्यते हैं। यजुर्मन्त्र भी यागद्यरीरको निष्यन्न करनेवाले होनेसे संनिपत्य उपकारक हैं।

| अनु०३] शाइर                      | भाष्यार्थ १३५                                                                      |
|----------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| इत्युच्यते । एवसृगेवं साम<br>च । | बही 'यजुः' कही जाती है। इस<br>प्रकार 'ऋक्' और ऐसे ही 'साम'<br>को भी समझना चाहिये।* |
| एवं च मनोवृत्तित्वे मन्त्राणां   | इस प्रकार मन्त्रोंके मनोष्टतिरूप<br>होनेपर ही उस वृत्तिका आवर्तन                   |
| इतिरेवावर्त्यत इति मानसो जप      | करनेसे उनका मानसिक जप किया<br>जाना ठीक हो सकता है । अन्यया                         |
| उपपद्यते । अन्यथाविषयत्वान्म-    | घटादिके समान मनके विषय न<br>होनेके कारण तो मन्त्रोंकी आषृत्ति                      |
| न्त्रो नावर्तयितुं शक्यो घटादि-  | भी नहीं की जा सकती थी और<br>उस अवस्थामें मानसिक जप होना                            |
| वदिति मानसो जपो नोपपद्यते ।      | सम्भव ही नहीं था। किन्तु मन्त्रोंकी<br>आइत्तिका तो बहुत-से कर्मोंमें विधान         |
| मन्त्रावृत्तिश्च चोद्यते बहुशः   | किया ही गया है [ इससे उसकी<br>असम्भावना तो सिद्ध हो नहीं                           |
| कर्मसु ।                         | सकती ]।                                                                            |

भ 'यजुः' आदि शब्दोंसे यजुर्वेद आदि ही समझे जाते हैं। परन्तु यहाँ जो उन्हें मनोमव कोशके शिर आदि रूपसे वतलाया गया है उसमें यह शंका होती है कि उनका उससे ऐसा क्या सम्बन्ध है जो वे उसके अङ्गरूपसे वतलाये गये हैं ? इस वाक्यमें भगवान् भाष्यकारने उसी वातको स्पष्ट किया है। इसका तात्यर्य यह है कि यजुः, साम अथवा ऋक् आदि मन्त्रोंके उच्चारणमें सबसे पहले अन्यान्य शब्दोंके उचारणके समान मनका ही व्यापार होता है। पहले कण्ठ अयवा ताल्ज आदि स्थानोंसे जठराशिद्वारा प्रेरित वायुका आधात होता है, उससे अस्फुट नादकी उत्पत्ति होती है। फिर कमशः स्वर और अकारादि वर्ण अभि-व्यक्त होते हैं। वर्णोंके संयोगसे पद और पदसमूहसे वाक्यकी रचना होती है। इस प्रकार मानसिक सङ्कल्प और भावसे ही यजुः आदि मन्त्र अभिव्यक्त होतर ओदेन्द्रियसे ग्रहण किये जाते हैं। जतः मनोवृत्तिसे उत्पन्न होनेवाले होनेके कारण ही यहाँ यजुर्विषयक मनोवृत्तिको 'यजुः', ऋग्वियक्त हत्तिको 'ऋत्,' और सामविषयक वृत्तिको 'साम' कहा गया है; तया इस प्रकारकी यजुर्वृत्ति ही मनोमय कोशकी शीर्षस्थानीय है।

## [ वही २

### तैत्तिरीयोपनिषद्

125

शङ्का—मन्त्रके अक्षरोंको विषय करनेवाळी स्मृतिकी आवृत्ति होनेसे मन्त्रकी भी आवृत्ति हो सकती है— यदि ऐसा मानें तो ?

समाधान-नहीं; क्योंकि [ ऐसा माननेसे जपका विधान करनेवाळी श्रतिका ] मुख्य अर्थ असम्भव हो जायगा | ''तीन वार प्रथम ऋक्की आवृत्ति करनी चाहिये और तीन बार अन्तिम ऋकुका अम्बाख्यान ( आवर्तन ) करे'' इस प्रकार ऋककी आवृत्तिके विषयमें श्रुतिकी आज्ञा है । ऐसी अवस्थामें मन्त्रमय ऋक तो मनका विषय नहीं है, अतः मन्त्रकी आवृत्तिके स्थानमें यदि केवल उसकी स्मृतिका ही आवर्तन किया जाय तो ''तीन बार प्रथम त्राक्तकी आवृत्ति करनी चाहिये'' इस श्रुतिका मुख्य अर्थ छुट जाता है। अतः यह समझना चाहिये कि मनोवृत्तिरूप उपाधिसे परिच्छिन्न मनोवत्तिस्थित जो अनादि-अनन्त आत्मचेतन्य 'यजुः' शब्दवाच्य आत्मविज्ञान यह यजुर्मन्त्र है ١ इसी प्रकार वेदोंकी नित्यता भी सिद्ध हो सकती है; नहीं तो इन्द्रियोंके विषय होने-पर तो रूपादिके समान उनकी भी अनिस्यता ही सिद्ध होगी: और ऐसा होना ठीक नहीं है। "जिसमें समस्त

अक्षरविषयस्मृत्यावृत्त्या मन्त्रावृत्तिः स्यादिति चेत् ?

नः मुख्यार्थासंभवात् । "त्रिः प्रथमासन्वाह त्रिरुत्तमाम्" इति ऋगावृत्तिः श्रयते । तत्रची-ऽविषयत्वे तदिषयस्मृत्यावृत्त्या मन्त्रावृत्ती च क्रियमाणायाम "त्रिः प्रथमामन्वाह" इति ऋगा-वृत्तिर्म्रख्योऽर्थश्रोदितः परित्यक्तः तस्मान्मनोवृत्त्युपाधि-खात । परिच्छिन्नं मनोवृत्तिष्ठमात्म-चैतन्यमनादिनिधनं यजुःशब्द-वाच्यसात्मविज्ञानं मन्त्रा इति । एवं च नित्यत्वोषपत्तिर्वेदानाम् । विषयत्वे रूपादि-अन्यथा वदनित्यत्वं स्यान्नतद्य-क्तम् । "सर्वे वेदा यत्रैकं भवन्ति

अनु० ३]

वेद एकरूप हो जाते हैं वह मनरूप उपाधिमें स्थित आत्मा है'' यह नित्य आत्माके साथ ऋगादिका एकत्व बतलानेवाली श्रुति भी उनका निस्थत्व सिद्ध होनेपर ही सार्थक हो सकती है । इस सम्बन्धमें ''जिसमें सम्पूर्ण देव स्थित हैं उस अक्षर और परव्रह्यरूप आकाशमें ही ऋचाएँ तादात्म्यमाबसे व्यवस्थित है'' ऐसा मन्त्रवर्ण भी है ।

'आदेश आत्मा' इस वाक्यमें 'आदेश' शब्द ब्राह्मणका वाचक है; क्योंकि वेदोंका ब्राह्मणमाग ही कर्त्तव्यविशेषोंका आदेश (उपदेश) देता है । अपर्यक्रिरस उद्यधिके साक्षात्कार किये हुए मन्त्र और बाह्मण ही पुच्छ—प्रतिष्टा हैं; क्योंकि उनमें शान्ति और पुष्टिकी स्थितिके हेतुमूत कमोंकी प्रधानता है । पूर्ववत् इस विषयमें ही—मनोमय आत्माका प्रकाश करनेवाला ही यह श्लोक है ॥ १ ॥

स मानसीन आरमा'' इति च श्रुतिर्नित्यात्मनैकत्वं द्ववत्यृगा-दीनां नित्यत्वे समञ्जसा स्यात् । ''ऋचो अक्षरे परमे व्योमन्य-सिन्देवा अधि विक्वे निषेदुः'' ( क्वे० उ० ४ । ८ ) इति च मन्त्रवर्णः ।

आदेशोऽत्र त्राक्षणम्ः अति-देष्टव्यविशेषानतिदिशतीति। अथ-र्वाङ्गिरसा च दृष्टा मन्त्रा त्राह्मणं च शान्तिकर्पौष्टिकादिप्रतिष्ठा-हेतुकर्मप्रधानत्वात्पुच्छं प्रतिष्ठा। तदप्येष स्रोको भवति मनो-मयात्मप्रकाशकः पूर्ववत् ॥१॥

इति ब्रह्मानन्दबल्ल्यां तृतीयोऽनुवाकः ॥३॥

# चतुर्थ अनुवाक

मनोमय कोशकी महिमा तथा विज्ञानमय कोशका वर्णन यतो वाचो निवर्तन्ते । अप्राप्य मनसा सह । आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान् । न विभेति कदाचनेति । तस्यैष एव शारीर आत्मा यः पूर्वस्य । तस्माद्वा एतस्मा-न्मनोमयादन्योऽन्तर आत्मा विज्ञानमयस्तेनैष पूर्णः । स वा एष पुरुषविध एव । तस्य पुरुषविधतामन्वयं पुरुषविधः । तस्य अद्धैव शिरः । ऋतं दक्षिणः पक्षः । सत्यमुत्तरः पक्षः । योग आत्मा । महः पुच्छं प्रतिष्ठा ।

तदप्येष श्लोको भवति ॥ १ ॥

जहाँसे मनके सहित वाणी उसे न पाकर छौट आती है उस ब्रह्मानन्दको जाननेवाद्य पुरुष कभी भयको प्राप्त नहीं होता। यह जो [मनोमय शरीर] है वही उस अपने पूर्ववर्ती [प्राणमय कोश] का शारीरिक आरमा है। उस इस मनोमयसे दूसरा इसका अन्तर-आरमा विज्ञानमय है। उसके द्वारा यह पूर्ण है। वह यह विज्ञानमय भी पुरुषाकार ही है। उस [मनोमय] की पुरुषाकारताके अनुसार ही यह भी पुरुषाकार है। उसका श्रद्धा ही शिर है। ब्रहत दक्षिण पक्ष है। सत्य उत्तर पक्ष है। योग आरमा (मध्यभाग) है और महत्तस्व पुच्छ-प्रतिष्ठा है। उसके विषयमें ही यह स्ठोक है॥ १॥

यतो वाचो निवर्तन्ते । अप्राप्य जहाँसे मनके सहित वाणी उसे मनसा सहेत्यादि । तस्य पूर्वस्य [ अर्थ स्पष्ट ही है ] उस पूर्व-प्राणमयस्यैष एवात्मा ज्ञारीरः कथित प्राणमयका यही ज्ञारीर

जाङरमाष्यार्थ

अर्थात् प्राणमय शरीरमें रहनेवाला आत्मा है। कौन ? यह जो मनोमय है। 'तस्माद्वा एतस्मात्' इत्यादि वाक्यका अर्थ पूर्ववत् समझना चाहिये। उस इस मनोमयसे दूसरा इसका अन्तर आत्मा विज्ञानमय है अर्थात् मनोमय कोशके भीतर विज्ञानमय कोश है।

मनोमय कोश वेदरूप बतलाया गया था। वेदोंके अर्थके विषयमें जो निश्वयात्मिका बुद्धि है उसीका नाम विज्ञान है। और बह अन्तः-करणका अध्यवसायरूप धर्म है। तन्मय अर्थात् प्रमाणखरूप निश्चय विज्ञानसे (निश्चयात्मिका बुद्धि ) निष्पन्न होनेवाला आत्मा विज्ञानमय है, क्योंकि प्रमाणके विज्ञानपूर्वक ही यज्ञादिका विस्तार किया जाता है। विज्ञान यज्ञादिका हेतु है-यह बात श्रुति आगे चलकर मन्त्र-द्वारा बतलायेगी।

निश्चयात्मिका बुद्धिसम्पन्न पुरुष-को सबसे पहले कर्त्तन्य कर्ममें अद्धा ही उत्पन्न होती है। अतः सम्पूर्ण कर्मोंमें प्रथम होनेके कारण वह् शिरके समान उस विज्ञानमयका शिर है। ऋत और सत्यका अर्थ पहले (शीक्षावल्छी, नवम अनुवाकमें) की हुई न्याख्याके ही समान है।

शरीरे प्राणमये भवः शारीरः। कः ? य एष मनोमयः । तसाद्वा एतसादित्यादि पूर्ववत् । अ-न्योऽन्तर आत्मा विज्ञानमयो मनोमयस्याभ्यन्तरो विज्ञानमयः ।

अन्० ४

मनोमयो वेदात्मोक्तः । वे-दार्थविषया वुद्धिर्निश्चयात्मिका विज्ञानं तचाध्यवसायलक्षणम-न्तःकरणस्य धर्मः । तन्मयो निश्चयविज्ञानैः प्रमाणस्वरूपैर्नि-वीर्तित आत्मा विज्ञानमयः । प्रमाणविज्ञानपूर्वको हि यज्ञादि-स्तायते । यज्ञादिहेतुत्त्वं च वक्ष्यति श्लोकेन ।

निश्वयविज्ञानवतो हि कर्तच्ये-ब्वर्थेषु पूर्वं श्रद्धोत्पद्यते । सा सर्वकर्तव्यानां प्राथम्याच्छिर इव थिरः । ऋतसत्ये यथाव्या-ख्याते एव । योगो युक्तिः

### [ बल्ली २

#### तैत्तिरीयोपनिषद्

"प्रथम उत्पन्न हुए महान यक्ष (पूजनीय) को जानता है" इस एक अन्य श्रुतिके अनुसार 'मह:' यह महत्तस्वका नाम है । यही विज्ञानमयका ] कारण होनेसे उसकी पुच्छ----प्रतिष्ठा है: **न्योंकि** कार्यवर्गको कारण ही प्रतिध ( आश्रय ) हुआ करता है, जैसे कि बुक्ष और लता-गुल्मादिकी प्रतिष्ठा प्रथिवी है । महत्तत्व ही बुद्धिके सम्पूर्ण विज्ञानोंका कारण है। इसलिये वह विज्ञानमय आत्माकी प्रतिष्ठा है। पूर्ववत् उसके विषयमें ही यह स्रोक है अर्थात् जैसे पहले स्रोक बाझणोक अलमय आदिके प्रकाशक हैं उसी प्रकार यह विज्ञानमयका भी प्रकाशक क्षोक है ॥ १ ॥

समाधानम्, आत्मेवात्मा । आत्मवतो हि युक्तस्व समाधान-वत्तोऽङ्गानीव श्रद्धादीनि वयार्थ-प्रतिपत्तिक्षमाणि भवन्ति । तस्मात्समाधानं योग आत्मा विज्ञानमयस्य । महः पुच्छं प्रतिष्ठा ।

मह इति महत्तचं प्रथमजम् । "महद्यक्षं प्रथमजं वेद" ( इ० उ० ५ । ४ । १ ) इति श्रुत्यन्तरात् । पुच्छं प्रतिष्ठा कारणत्वात् । कारणं दि कार्याणां प्रतिष्ठा । यथा दृक्षवीरुधां पृथिवी । सर्व-वुद्धिविज्ञानानां च महत्तत्त्वं कारणम् । तेन तद्विज्ञानमयस्या-त्मनः प्रतिष्ठा । तदप्येप श्लोको भवति पूर्ववत् । यथान्नमयादी-नां त्राह्मणोक्तानां प्रकाशकाः श्लोका एवं विज्ञानमयस्यापि ।। १ ।।

इति ब्रह्मानन्दवरुख्यां चतुर्थोऽनुवाकः ॥ ४॥

# पञ्चम अनुवाक

# विज्ञानकी महिमा तथा आनन्दमय कोझका वर्णन

विज्ञानं यज्ञं तनुते । कर्माणि तनुतेऽपि च । विज्ञानं देवाः सर्वे । ब्रह्म ज्येष्ठमुपासते । विज्ञानं ब्रह्म चेद्वेद । तस्माच्चेन्न प्रमाद्यति । शरीरे पाप्मनो हित्वा । सर्वान्कामान्समञ्जुत इति । तस्यैष एव शारीर आत्मा यः पूर्वस्य । तस्माद्वा एतस्माद्विज्ञानमयादन्योऽन्तर आत्मानन्दमयः । तेनैष पूर्णः । स वा एष पुरुषविध एव । तस्य पुरुषविधतामन्वयं पुरुषविधः । तस्य प्रियमेव शिरः । मोदो दक्षिणः पक्षः । प्रमोद उत्तरः पक्षः । आनन्द आत्मा । ब्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठा । तदप्येष इलोको भवति ॥ १॥

विज्ञान ( विज्ञानवान् पुरुष ) यज्ञका विस्तार करता है और वही कर्मोंका भी विस्तार करता है । सम्पूर्ण देव ज्येष्ठ विज्ञान-महाकी उपासना करते हैं । यदि साधक 'विज्ञान महा है' ऐसा जान जाय और फिर उससे प्रमाद न करे तो अपने शरीरके सारे पापोंको त्यागकर वह समस्त कामनाओं (भोगों) को पूर्णतया प्राप्त कर लेता है । यह जो विज्ञानमय है वही उस अपने पूर्ववर्ती मनोमय शरीरका आत्मा है । उस इस विज्ञानमयसे दूसरा इसका अन्तर्वर्ती आत्मा आनन्दमय है । उस इस विज्ञानमयसे दूसरा इसका अन्तर्वर्ती आत्मा आनन्दमय है । उस इस वानन्दमयके द्वारा यह पूर्ण है । वह यह आनन्दमय भी पुरुषाकार ही है । उस ( विज्ञानमय ) की पुरुषाकारताके समान ही यह पुरुषाकार है । उसका प्रिय ही शिर है, मोद दक्षिण पक्ष है, प्रमोद उत्तर पक्ष है, आनन्द आत्मा है और ब्रह्म पुण्छ-प्रतिष्ठा है । उसके विवयमें ही यह स्रोक्न है ॥ १ ॥

# तैचिरीयोपनिषद

विह्यी २

ही

यह्नका विस्तार करता

विज्ञानं यज्ञं तनुते । विज्ञान-विज्ञान है अर्थात् विज्ञानवान् पुरुष वान्हि यज्ञं तनोति विशानमयो-पासनम् अद्वादिपूर्वकम् । अतो विज्ञानस्य कर्तृत्वं तनुत इति कर्माणि च तनुते । यसा-यह है डिज्ञानकर्त्वं सर्वं तस्माद्यक्तं विज्ञानमय आत्मा त्रव्येति । किंच विज्ञानं त्रहा सर्वे देवा देवगण इन्द्रादयो ज्येष्टं प्रयमजत्वात्सर्व-पहले प्रवृत्तीनां वा तत्पूर्वकत्वात्प्रथमजं विज्ञानं त्रसोपासते ध्यायन्ति त्रझण्यभि-तसिन्विज्ञानमये मानं कृत्वोपासत इत्यर्थः तसाचे महतो न्नसण उपा-सनाज्जानैश्वर्यवन्तो भवन्ति ।

तच विज्ञानं त्रस चेद्यदि वेद विजानाति न केवलं वेदैव तसा-द्रह्मणइचेन्न प्रमाद्यति बाह्येष्वेवा-नात्मस्वात्मभावितत्वात्प्राप्तं वि-ज्ञानमये त्रहण्यात्मभावनायाः

श्रदादिपूर्वक यहका अनुष्ठान करता है। अतः यज्ञानुष्ठानमें विज्ञानका कर्तृस्व है और तनुते-इसका माव कि बडी कमौका भी विस्तार करता 81 इस प्रकार क्योंकि सब कुछ विज्ञानका ही किया हुआ है इसछिये 'विज्ञानमय आत्मा त्रस हैं' ऐसा कहना ठीक ही है। यही नहीं, इन्द्रादि सम्पूर्ण विज्ञानव्रसकी, जो सबसे होनेवाला उत्पन्न होनेसे उपेष्ठ है अथवा समस्त वृत्तियाँ विज्ञानपूर्वक होनेके कारण जो प्रथमोखन है, उस विज्ञानरूप ब्रह्मकी उपासना अर्थात् ध्यान करते हैं। तात्पर्य यह है कि वे उस विज्ञानमय ब्रह्ममें अभिमान करके उसकी उपासना करते हैं । अतः वे उस महद्रसकी उपासना करनेसे ज्ञान और ऐश्वर्यसम्पन्न होते हैं।

उस विज्ञानरूप ब्रह्मको यदि जान ले-केवल जान ही न ले बल्कि यदि उससे प्रमाद भी न करे; बाह्य पदार्थमिं आत्मबद्धि अनात्म की हुई है, उसके कारण विज्ञानमय त्रह्ममें की हुई आत्मभावनासे प्रमाद

શ્વર

#### शाङ्करभाष्यार्थ

अनु० ५]

प्रमद्नं तन्निष्टत्त्यर्थमुच्यते तसा- | होना सम्भव है; उसकी निवृत्तिके चेन्न प्रमाधतीति, अन्नमयादिष्वा-त्ममावं हित्वा केवले विज्ञान-मये ब्रह्मण्यात्मत्वं भावयन्नास्ते चेदित्यर्थः ।

ततः किं सादित्युच्यते-शरीरे पाप्मनो विशालसको-हित्वा । शरीरामि-पासनपत्नम् माननिमित्ता हि सर्वे पाप्मानः तेषां च विज्ञानमये ब्रह्मण्यात्माभि-मानात्रिमित्तापाये हानमुषपद्यते, छत्रापाय इवच्छायापायः तस्माच्छरीराभिमाननिमित्तान् सर्वान्याप्मनः शरीरप्रभवाञ्शरीर एव हित्वा विज्ञानमयत्रत्नस्वरू-वापनस्तत्स्थान्सर्वान्कामान्विज्ञा-नमयेनेवात्मना समञ्जुते सम्य-म्बङक्त इत्यर्थः ।

तस पूर्वस्य मनोमयस्यात्मेष आनन्दगयस्य एव शरीरे मनोमये कार्यात्मत्व-भवः शारीरः। कः? सापनग

लिये कहते हैं-'यदि उससे प्रमाद न करें' इत्यादि । तात्पर्य यह है कि यदि अलगय आदिमें आत्मभाव-को छोड़कर केवल विज्ञानमय ब्रह्ममें ही आत्मत्वकी भावना करके स्थित रहे-

तो क्या होगा ? इसपर कहते पार्पोको हैं--शरीरके त्यागकर. सम्पूर्ण पाप शरीरामिमानके कारण ही होनेवाले हैं; विज्ञानमय झसमें आरमत्वका अभिमान करनेसे निमित्त-का क्षय हो जानेपर उनका भी क्षय होना उचित ही है. जिस प्रकार कि छातेके हटा लिये जानेपर छायाकी भी निवृत्ति हो जाती है। अतः शरीराभिमानके कारण होने-वाले शरीरजनित सम्पूर्ण पापोंको शरीरहीमें त्यागकर बिज्ञानमय ब्रह्म-खरूपको प्राप्त हुआ साधक उसमें खित सारे भोगोंको विज्ञानमय खरूपसे ही सम्यक्षत्रकारसे प्राप्त कर लेता है अर्यात् उनका पूर्णतया उपभोग करता है ।

उस पूर्वकथित मनोमयका शारीर-मनोमय शरीरमें रहनेवाला आरमा भी यही है। कौन ! यह जो य एप विज्ञानमयः । तस्माद्वा विज्ञानमय है । 'तस्माद्वा एतस्मात'

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

### तैत्तिरीयोपनिषद्

[ बल्ली २

एतसादित्युक्तार्थम् । आनन्द-मय इति कार्यात्मप्रतीतिरधि-कारान्मयट्शब्दाच । अबादि-मया हि कार्यात्मानो भौतिका इहाधिकृताः । तदधिकारपतित-श्रायमानन्दमयः, मयट् चात्र वि-कारार्थे दृष्टो यथान्नमय इत्यत्र । तसात्कार्यात्मानन्दमयः प्रत्ये-तच्यः ।

संक्रमणाचः आनन्दमयमा-त्मानग्रुपसंक्रामतीति वक्ष्यति । कार्यात्मनां च संक्रमणमनात्मनां दृष्टम् । संक्रमणकर्भत्वेन चा-नन्दमय आत्मा श्रूयते । यथान्न-मयमात्मानग्रुपसंक्रामतीति । न चात्मन एवोपसंक्रमणम् । अधि-कारविरोधादसंभवाच । न द्या-

वाक्यका अर्थ पहले कहा इत्यादि जाचका है। 'आनन्दमय' इस शब्दसे कार्यात्माकी प्रतीति होती हैः क्योंकि यहाँ उसीका अधिकार (प्रसङ्ग) है और आनन्दके साथ भवट' शब्दका प्रयोग किया गया है। यहाँ अन्नमय आदि भौतिक कार्यात्माओंका अधिकार है: उन्हीके अन्तर्गत यह आनन्दमय भी है। भगवट' प्रत्यय भी यहाँ विकारके गया है; जैसा कि अर्थमें देखा 'अलमय' इस शब्दमें है। अतः आनन्दमय है-ऐसा कार्यात्मा जानना चाहिये।

संक्रमणके कारण भी यही बात सिद्ध होती है। 'वह आनन्दमय आरमाके प्रति संक्रमण करता है अर्थात आनन्दमय आत्माको प्राप्त ऐसा आगे ( अष्टम होता 황 가 अनुवाकमें ) कहेंगे अन्नमयादि अनात्मा कार्यात्माओंका ही संक्रमण होता देखा गया है। और संक्रमणके कर्मरूपसे आनन्दमय आत्माका श्रवण होता है, जैसे कि भ्यस प्रति अन्नमय आत्माके संक्रमण (गमन) करता है' इस वाक्यमें देखा जाता हे ] । स्वयं आरमाका ही संक्रमण होना सम्भव है नही; क्योंकि इससे उस प्रसङ्गमें विरोध आता है और ऐसा होना सम्भव भी नहीं है । आत्माका आत्माक

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

#### शाङ्करभाष्यार्थ

अनु० ५]

ही प्राप्त होना कभी सम्भव नहीं है; क्योंकि अपने आरमामें मेदका सर्वथा अभाव है और ब्रह्म भी संकमण करनेवालेका आत्मा ही है।

[ आरमामें ] शिर आदिकी कल्पना असम्भव होनेके कारण भी [ आनन्दमय कार्यारमा ही है ] । आकाशादिके कारण और कार्यवर्गके अन्तर्गत न आनेवाले उपर्युक्त छक्षणविशिष्ट आरमामें शिर आदि अवयवरूप कल्पनाका होना संगत नहीं है । आरमामें विशेष घमेंकिा वाध करनेवाली ''अदृश्य, अशरीर, अनिर्वचनीय और अनाश्रयमें'' ''स्थूल और सूक्ष्मसे रहित'' ''आरमा यह नहीं है यह नहीं है'' इत्यादि श्रुतियोंसे भी यही बात सिद्ध होती है ।

[ आनन्दमयको यदि आत्मा माना जाय तो ] आगे कहे हुए मन्त्रका उदाहरण देना भी नहीं बनता | शिर आदि अवयवोंसे युक्त आनन्दमय आत्मारूप ब्रक्षके प्रत्यक्ष अनुमव होनेपर तो ऐसी शंका ही नहीं हो सकती कि ब्रह्म नहीं है, जिससे कि [ उस शंकाकी निवृत्ति-के लिये ] ''जो पुरुष, ब्रह्म नहीं है—ऐसा जानता है बह्व असद्रूप

त्मनैवात्मन उपसंक्रमणं संभ-वति । स्वात्मनि भेदाभावात् । आत्मभूतं च ब्रह्म सङ्क्रमितुः ।

शिरआदिकल्पनानुपपत्तेश्च । न हि यथोक्तलक्षण आकाशादि-कारणेऽकार्यपतिते शिरआद्यवयव-रूपकल्पनोपपद्यते । "अदृश्ये-ऽनात्म्येऽनिरुक्तेऽनिलयने" (तै० उ०२ । ७ । १ ) "अस्थूल-मनणु" ( इ० उ० ३ । ८ । ८ ) "नेति नेत्यात्मा"(इ० उ० ३ । ९ । २६ ) इत्यादिविशेषापोद्दश्चति-म्यश्च ।

मन्त्रोदाहरणानुपपत्तेश्च । न हि प्रियशिरआद्यवयवविशिष्टे प्रत्यक्षतोऽनुभूयमान आनन्दमय आत्मनि ब्रह्मणि नास्ति ब्रह्मेत्या-श्रङ्काभावात् "असन्नेव स भवति । असद्रह्मोति वेद चेत्" (तै० उ० २ । ६ । १ ) इति तै॰ उ० १९---२०--

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

[ बल्ली २

## तैत्तिरीयोपनिषद्

मन्त्रोदाहरणमुपपद्यते | त्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठेत्यपि चानुपपत्नं पृथग्त्र-झणः प्रतिष्ठात्वेन ग्रहणम् । तसात्कार्थपतित एवानन्दमयो न पर एवात्मा ।

285

आनन्द इति विद्याकमेणोः मानन्दमयकोश- फलं तद्विकार आ-प्रतिपादनम् नन्दमयः । स च विज्ञानमयादान्तरः यज्ञा-दिहेताविज्ञानमयादस्यान्तरत्व-ज्ञानकमेणोहिं श्चतेः फल मोक्त्रथत्वादान्तरतमं स्यात् आन्तरतमश्चानन्दमय आत्मा पूर्वेभ्यः । विद्याकर्मणोः प्रिया-द्यर्थत्वाच । प्रियादिप्रयुक्ते हि विद्याकर्मणी । तसारिप्रयादीनां फलरूपाणामात्मसंनिकर्षाहि-ज्ञानमयस्याभ्यन्तरत्वमुपपद्यते प्रियादिवासनानिवेतो ह्यानन्द

ही है'' इस मन्त्रका उल्लेख संगत हो सके। तथा 'वडा पुच्छ-प्रतिष्ठा है' इस बाक्यके अनुसार प्रतिष्ठा-रूपसे ब्रह्मको पृथक् ग्रहण करना भी नहीं वन सकता। अत: यह आनन्दमय कार्यवर्गके अन्तर्गत ही है—परमात्मा नहीं है।

'आनन्द' यह उपासना और हे. उसका कमेका फल विकार अनिन्दमय कहलाता ₹ बह विज्ञानमय कोशसे आन्तर है; क्योंकि श्रुतिके द्वारा वह यज्ञादिके कारणभूत विज्ञानमयकी अपेक्षा आन्तर बतलाया गया है । उपासना और कर्मका फल मोकाके ही लिये है, इसलिये वह सबसे आन्तरतम होना चाहिये; सो पूर्वोक्त सब कोशोंकी अपेक्षा आनन्दमय आत्मा आन्तरतम हे ही; क्योंकि और विद्या कर्म ਸੀ [ प्रधानतया ] प्रिय आदिके ही छिये हैं। प्रिय आदिकी प्राप्तिके उद्देश्यसे ही उपासना और कर्मका अनुधान किया जाता है; अत: उनके फुलरूप प्रिय आदिका आत्मासे सानिष्य होनेके कारण विज्ञानमयकी अपेक्षा कोश) इस आनन्दमय का आन्तरतम होना उचित ही प्रिय आदिकी वासनासे

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

स्यूतत्वात् । आनन्द इति परं त्रस । तदि ग्रुभकर्मणा प्रत्युपस्थाप्यमाने पुत्रमित्रादिविषयविशेषोपाधाव-न्तःकरणवृत्तिविशेषे तमसा प्र-च्छाद्यमाने प्रसन्नेऽभिव्यज्यते । तदिषयसुर्खमिति प्रसिद्धं लोके । तदवृत्तिविशेषप्रत्युपस्थापकस्य क-र्मणोऽनवस्थितत्वात्सुरवस्य क्षणि-कत्वम् । तद्यदान्तःकरणं तपसा तमोम्नेन विद्यया ब्रह्मचर्येण श्रद्धया

तस्यानन्दमयस्यात्मन इष्ट-<sub>भानन्दमयस्य</sub> पुत्रादिदर्श्वनजं प्रियं <sup>प्रस्वविधलम्</sup> शिर इव शिरः प्राधान्यात् । मोद इति प्रिय-ठाभनिमित्तो हर्षः । स एव च प्रकुष्टो हर्षः प्रमोदः । आनन्द इति सुखसामान्यमात्मा प्रिया-दीनां सुखावयवानाम् । तेष्वज्र-

लभ्यते ।

मयो विज्ञानमयाश्रितः खम उप-

हुआ यह आनन्दमय स्वप्नावस्थामें विज्ञानमयके अधीन ही उपछम्ध होता है।

उस आनन्दमय आत्माका पुत्रादि

इष्ट पदार्थीके दर्शनसे होनेवाला

प्रिय ही प्रधानताके कारण शिरके समान शिर है । प्रिय पदार्थकी हर्ष होनेवाला 'मोद' प्रासिसे है: वही हर्ष प्रकुष्ठ कहलाता ( अतिशय ) होनेपर 'प्रमोद' कहा 쿦 । 'आनन्द' सामान्य जाता सुखका नाम ₹; वह सुखके अवयवभूत प्रिय आदिका आत्मा है: क्योंकि उसीमें वे सब अनुस्यत हैं। 'आनन्द' यह परब्रह्मका ही वाचक है । वही ग्रुभकर्मदारा प्रस्तुत किये हुए पुत्र-मित्रादि विशेष विवय ही जिसकी उपाधि हैं उस सुप्रसम्न अन्तःकरणकी बृत्तिविशेव-में, जब कि वह तमोगुणसे आच्छादित नहीं होता, अभिव्यक्त होता है। वह होकमें विषय-सुख नामसे प्रसिद्ध है । उस वृत्तिविशेषको प्रस्तुत करनेवाले कर्मके अस्पिर होनेके कारण उस सखकी भी क्षणिकता है। अतः जिस समय अन्तःकरण तमोगुणको नष्ट करनेवाले तप. उपासना, ब्रह्मचर्य और श्रद्धाके द्वारा

280

शाङ्करमाध्यार्थ

अतु० ५ ]

### तैत्ति रीयोपनिषद्

जितना-जितना निर्मळताको प्राप्त होता है उतने-उतने ही स्वच्छ और प्रसन्न हुए उस अन्तःकरणमें विशेष आनन्दका उल्कर्ष होता है अर्थात् वह बहुत बढ़ जाता है। यही बात "बह रस ही है, इस रसको पाकर ही पुरुष आनन्दी हो जाता है। यह रस ही सबको आनन्दित करता है।" इस प्रकार आगे कहेंगे, तथा "इस आनन्दके अंशमात्रके आश्रय ही सब प्राणी जीवित रहते हैं" इस अन्य श्रुतिसे भी यही बात सिद्ध होती है। इसी प्रकार काम-

उस्मर्ष आगे बतलाया जायगा । इस प्रकार परमार्थ ब्रह्मके विज्ञान-की अपेक्षासे कमशः उत्कर्षको प्राप्त होनेवाले आनन्दमय आत्माकी अपेक्षा त्रस पर ही है। जो प्रकृत त्रस सत्य, ज्ञान और अनन्तरूप है, जिसकी प्राप्तिके लिये अन्नमय आदि पाँच कोशोंका उपन्यास किया गया है, जो उन सबकी अपेक्षा अन्तर्वती **ð**. जिसके आर वे सव द्वारा आत्मवान हैं----वह ब्रह्म ही उस आनन्दमयकी पुच्छ-प्रतिष्ठा

शान्तिके उत्कर्षकी अपेक्षा आगे-

आनन्दका सौ-सौ गुना

आगेके

च निमेलत्वमापद्यते यावद्याव त्तावत्तावद्विविक्ते प्रसन्नेऽन्तः-करण आनन्दविशेष उत्कृष्यते विप्रलीभवति । वक्ष्यति च-"रसो वे सः । रसः द्वेवायं लब्ध्वानन्दी भवति । एष होवान-न्दयाति" (तै० उ०२ । ७। १) ''एतस्यैवानन्दस्यान्यानि भतानि मात्रामपजीवन्ति'' (बू० उ०४।३।३२) इति च श्वत्यन्तरात् । एवं च कामोप-श्रमोत्कर्षापेक्षया शतगुणोत्तरो-त्तरोत्कर्ष आनन्दस्य वक्ष्यते ।

एवं चोत्कृष्यमाणस्यानन्द-मयस्यात्मनः परमार्थत्रदाविज्ञाना-पेक्षया त्रहा परमेव । यत्प्रकृतं सत्यज्ञानानन्तरुक्षणम्, यस्य च प्रतिपत्त्यर्थं पश्चान्नादिमयाः कोशा उपन्यस्ताः, यच तेम्य आभ्यन्तरम्, येन च ते सर्व आत्मवन्तः, तद्रदा प्रच्छं प्रतिष्ठा ।

शाहरभाष्यार्थ

तदेव च सर्वखाविद्यापरि-कल्पितस्य द्वैतस्यावसानभूत-मद्वैतं ब्रह्म प्रतिष्ठा आनन्द-मयस्य । एकत्वावसानत्वात् । अस्ति तदेकमविद्याकल्पितस्य द्वैतस्यावसानभूतमद्वैतं ब्रह्म प्रतिष्ठा पुच्छम् । तदेतस्मिन्नप्यर्थ एष श्लोको भवति ॥ १ ॥

अनु० ५]

अविधाद्वारा कल्पना किये हुए सम्पूर्ण द्वैतका निषेधावधिभूत वह अद्वैत ब्रह्म ही उसकी प्रतिष्ठा है; क्योंकि आनन्दमयका पर्यवसान भी एकत्वमें ही होता है । अविधा-परिकल्पित द्वैतका अवसानमूत वह एक और अद्वितीय ब्रह्म उसकी प्रतिष्ठा यानी पुच्छ है । उस इसी अर्थमें यह स्त्रोक है ॥ १ ॥

929

15 15

131/20/15/1-

इति ब्रह्मानम्दवल्ल्यां पश्चमोऽनुवाकः ॥ ५ ॥



# षष्ठ अनुवाक

बह्यको सत् और असत् जाननेवालोंका भेद, बह्यज्ञ और अवद्यज्ञकी बह्यप्राप्तिके विषयमें झंका तथा सम्पूर्ण प्रपञ्चरूपसे बह्यके स्थित होनेका निरूपण

असन्नेव स भवति । असड़क्षेति वेद चेत् । अस्ति बक्षेति चेद्वेद । सन्तमेनं ततो विदुरिति । तस्यैष एव शारीर आत्मा यः पूर्वस्य । अथातोऽनुप्रक्षाः । उता-विद्वानमुं लोकं प्रेत्य कश्चन गच्छती ३ । आहो विद्वा-नमुं लोकं प्रेत्य कश्चित्समश्चुता ३ उ । सोऽकामयत । बहु स्यां प्रजायेयेति । स तपोऽतप्यत । स तपस्तप्त्वा इदः सर्वमस्उनत यदिदं किंच । तत्स्टट्टा तदेवानु-प्राविशत् । तदनुप्रविश्य सच्च त्यच्चाभवत् । निरुक्तं चानिरुक्तं च । निल्यनं चानिल्यनं च विज्ञानं चावि-ज्ञानं च । सत्यं चानृतं च सत्यमभवत् । यदिदं किंच । तत्सत्यमित्याचक्षते । तद्प्येष इल्ठोको भवति ॥ १ ॥

यदि पुरुष 'ब्रस असत् है' ऐसा जानता है तो वह खयं भी असत् ही हो जाता है। और यदि ऐसा जानता है कि 'ब्रस है' तो [ ब्रसवेत्ता-जन ] उसे सत् समझते हैं। उस पूर्वकथित ( विज्ञानमय ) का यह जो [ आनन्दमय ] है शरीर-स्थित आत्मा है। अब ( आचार्यका ऐसा उपदेश सुननेके अनन्तर शिष्यके ) ये अनुप्रश्न हैं—क्या कोई अविद्वान् पुरुष भी इस शरीरको छोड़नेके अनन्तर परमात्माको प्राप्त हो सकता है ! अथवा कोई विद्वान् भी इस शरीरको छोड़नेके अनन्तर परमात्माको

#### शाइरभाष्यार्थ

प्राप्त होता है या नहीं ? [इन प्रश्नोंका उत्तर देनेके लिये आचार्य भूमिका बाँधते हैं—] उस परमात्माने कामना की 'मैं बहुत हो बाऊँ अर्थात् मैं उत्पन्न हो जाऊँ।' अतः उसने तप किया। उसने तप करके ही यह जो कुछ है इस सबकी रचना की। इसे रचकर यह इसीमें अनुप्रविष्ट हो गया। इसमें अनुप्रवेश कर वह सत्यखरूप परमात्मा मूर्त्त-अमूर्त्त, [ देशकाळादि परिच्छिलरूपसे ] कहे जानेयोग्य और न कहे जानेयोग्य, आश्रय-अनाश्रय, चेतन-अचेतन एवं व्यावहारिक सत्य-असत्य-रूप हो गया। यह जो कुछ है उसे ब्रह्मवेत्ता लोग 'सत्य' इस नामसे पुकारते हैं । उसके विषयमें ही यह स्ठोक है ॥ ?॥

असन्नेवासत्सम एव यथा-सन्न पुरुषार्थसंब-सन्न पुरुषार्थसंब-न्ध्येवं स भवति अपुरुषार्थसंबन्धी । कोऽसौ ? योऽसदविद्यमानं व्रद्येति वेद विजानाति चेद्यदि । तद्विपर्ययेण यत्सर्वविकल्पास्पदं सर्वप्रवृत्ति-वीजं सर्वविश्वेपप्रत्यस्तमितमप्य-स्ति तद्वद्वोति वेद चेत् ।

कुतः पुनराशङ्का तन्नास्तित्वे ? व्यवहारातीतत्वं त्रद्धण इति त्रुमः । व्यवहारविषये हि वाचा-

जिस प्रकार असत् ( अविधमान ) पदार्थ पुरुषार्थसे सम्बन्ध रखनेवाला नहीं होता उसी प्रकार वह भी ही असत्—असत्के समान पुरुषार्धसे सम्बन्ध नहीं रखनेवाळा हो जाता है----वह कौन ? जो महा असत्-अविधमान है' ऐसा जानता है। 'चेत्' शब्दका अर्थ है। इसके विपरीत -जो (यदि) तत्त्व सम्पूर्ण विकल्पोंका आश्रय, समस्त प्रवृत्तियोंका बीजरूप और सम्पूर्ण विशेषोंसे रहित भी है वही ब्रह्म हैं' ऐसा यदि कोई जानता है तो उसे त्रहावेत्तालोग सद्रूप समझते हैं इस प्रकार इसका आगेके वाक्यसे सम्बन्ध है ] ।

किन्तु त्रहाके अस्तित्वाभावके विषयमें शंका क्यों की जाती है ! [इसपर ] इमारा यह कथन है कि ब्रहा व्यवहारसे परे है।[इसी-लिये]व्यवहारके विषयभूत पदार्थों-

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

तैत्तिरीयोपनिषड

में ही, जो कि केवल वाणीसे ही उचारण किये जानेवाले हैं, अस्तित्व-की भावनासे भावित हुई बदि उनसे विपरीत व्यवहारातीत पदार्थो-में अस्तित्वका भी अनुभव नहीं करती; जैसे कि [ जल लाना आदि ] व्यवहारके विषयरूपसे उपपन्न हुआ घट आदि पदार्थ 'सत्' और उससे बिपरीत [ बन्ध्यापुत्रादि ] 'असत्त' होता है-इस प्रकार प्रसिद्ध है। उसी प्रकार उसकी समानताके कारण यहाँ भी ब्रह्मके अविद्यमानत्व-के विषयमें शंका हो सकती है। इसीलिये कहा है-'ब्रह्म है-ऐसा यदि कोई जानता है' इत्यादि ।

ि बळी २

किन्तु 'वह ( ब्रह्म ) है' ऐसा जाननेवाले पुरुषको क्या फल मिलता है ? इसपर कहते हैं-ब्रह्मवेत्तालोग इस प्रकार जाननेवाले इस पुरुषको सत्-विद्यमान अर्थात् ब्रह्मरूपसे परमार्थ सत्खरूपको प्राप्त हुआ समझते हैं | तात्पर्य यह है कि इस कारणसे ब्रह्मके अस्तित्वको जाननेके कारण वह दूसरोंके लिये ब्रह्मके समान जाननेयोग्य हो जाता है |

अथवा जो पुरुष 'ब्रह्म नहीं है' ऐसा मानता है वह अश्रदाछ होनेके कारण, वर्णाश्रमादि व्यवस्था-रूप सारे ही शुभमार्गका,

रम्भणमात्रेऽस्तित्वमाविता बुद्धि-स्तद्विपरीते व्यवद्वारातीते नास्ति-त्त्वमपि प्रतिपद्यते । यथा घटा-दिर्व्यवहारविषयतयोपपन्नः सं-स्तद्विपरीतोऽसन्निति प्रसिद्धम् । एवं तत्सामान्यादिहापि स्याद्रद्ध-णो नास्तित्वप्रत्याश्चङ्धा । तसा-दुच्यते-अस्ति त्रद्धेति चेद्वेदेति ।

242

किं पुनः स्यात्तदस्तीति वि-जानतस्तदाह-सन्तं विद्यमान-त्रबास्वरूपेण परमार्थसदात्मापन्न-मेनमेवंविदं विदुर्त्रबाविदस्तत-स्तसादस्तित्ववेदनात्सोऽन्येषां त्रबावदिज्ञेयो मवतीत्त्यर्थः । अथवा यो नास्ति त्रबोति मन्यते स सर्वस्यैव सन्मार्गस्य

वर्णाश्रमादिव्यवस्थालक्षणस्याश्र

#### शाङ्करमाण्यार्थ

अनु० ६]

प्रतिपादन असरब करता क्योंकि वह भी जहाकी प्राप्तिके ही लिये है। अतः वह नास्तिक लोकमें असत--असाध कहा जाता है। इसके विपरीत जो पुरुष भवदा है' ऐसा जानता है वह 'सत' है; क्योंकि वह उस बहाकी प्राप्तिके हेतमत वर्णाश्रमादिके व्यवस्थारूप सन्मार्गको श्रदापूर्वक ठीक-ठीक जानता है । इसीखिये साधुखोग उसे सत् यानी झम मार्गमें खित जानते हैं । अतः 'ब्रह्म है' ऐसा ही जानना चाहिये-यह इस वाक्यका अर्य है।

उस विज्ञानमयका यही शारीर— विज्ञानमय शरीरमें रहनेवाला आत्मा है । वह कौन ! यह नो आनन्दमय है उसके नास्तित्वमें तो कुछ भी शंका नहीं है । किन्तु बढ़ा सम्पूर्ण विशेषणोंसे रहित है इसलिये उसके अस्तित्वके अभावमें शंका होना उचित ही है । इसके सिवा ब्रह्मकी अस्तित्वके अभावमें शंका होना उचित ही है । इसके सिवा ब्रह्मकी अस्तित्वके अभावमें शंका होना उचित ही है । इसके सिवा ब्रह्मकी अस्तित्व के अभावमें शंका होना उचित ही है । इसके सिवा ब्रह्मकी अस्तित्व के अभावमें शंका होना उचित ही है । इसके सिवा ब्रह्मकी स्वके साथ समानता होनेके कारण भी [ ऐसी शंका हो ही सकती है ] । क्योंकि ऐसी वात है इसलिये अव— इसके अनन्तर श्रवण करनेवाले शिष्यके बनुप्रश्न हैं । आचार्यकी इस उक्तिके पश्चात् किये जानेवाले ये प्रश्न—अनुप्रश्न हैं—

दधानतया नास्तित्वं प्रतिपद्यते-ऽत्रह्मप्रतिपत्त्वर्थत्वात्त्तस्य । अतो नास्तिकः सोऽसन्नसाधुरूच्यते लोके । तडिपरीतः सन्योऽस्ति त्रसेति चेद्वेद स तहझप्रतिपत्ति-हेतं सन्मार्गं वर्णाश्रमादिव्यव-खालक्षणं अद्धानतया यथा-वत्प्रतिपद्यते यसात्ततस्मात साधुमार्गस्वमेनं सन्तं विदः तस्मादस्तीत्येव साधवः नम प्रतिपत्तव्यसिति वाक्यार्थः ।

तस्य पूर्वस्य विज्ञानमयस्यैष एव शरीरे विज्ञानमये मवः शारीर आत्मा । कोऽसौ ? व एष आनन्दमयः । तं प्रति नास्त्या-ग्रङ्घा नास्तित्वे । अपोडसर्व-विशेषत्वात्तु त्रक्षणो नास्तित्वं प्रत्याश्रङ्घा युक्ता । सर्वसामा-न्याच त्रक्षणः । यस्मादेवमत-स्तस्मात्, अथानन्तरं श्रोतुः शिष्यसानुप्रश्ना आचार्योक्तिमनु एते प्रश्ना अनुप्रश्नाः ।

### तैत्ति रीयोपनिषद्

कारण होनेसे आकाशादिका त्रहा विद्वान् और अविद्वान् दोर्नो-हीके लिये समान ŝ । इससे अविद्वानको भी ब्रह्मकी प्राप्ति होती है-ऐसी आशंका की जाती है-क्या कोई अविद्वान पुरुष भी इस शरीरको छोड़नेके अनन्तर इस लोक अर्थात परमात्माको प्राप्त हो जाता है ?--'कश्वन' में 'चन' शब्द 'अपि (भी)'के अर्थमें हे । 'अथवा नहीं होता ?' इसके साथ यह दूसरा प्रश्न भी समझना चाहिये; क्योंकि यहाँ 'अनुप्रश्नाः' ऐसा बहु-वचनका प्रयोग किया गया है।

विल्ली २

सामान्यं हि त्रद्धाकाशादि-त्रह्यविद्व देव कारणत्वाहिदुषो-त्रह्यवाहोदेव कारणत्वाहिदुषो-त्रह्यवाहोदेव उविदुषश्च। तस्माद-विदुषोऽपि त्रह्यप्रश्चाति त्रह्वच्यते-उत अपि अविद्वानम्चं लोकं परमात्मानमितः प्रेत्य कश्चन, चनशब्दोऽप्यर्थे, अविद्वानपि गच्छति प्रामोति किं वा न गच्छ-तीति द्वितीयोऽपि प्रश्नो द्रष्ट-च्योऽनुप्रश्ना इति बहुवच्चनात् ।

विद्वांसं प्रत्यन्यौ प्रश्नौ । यद्य-विद्वान्सामान्यं कारणमपि त्रह्म गच्छति ततो विदुषोऽपि न त्रझागमनमाशङ्क्यते । अतस्तं प्रति प्रश्न आहो विद्वानिति । उकारं च वक्ष्यमाणमधस्तादप-पूर्व-तकारं कृष्य च स्माद्तराब्दादुव्यासज्याहो इत्ये-तस्मात्पूर्वमुत्रज्ञव्दं संयोज्य विद्वानिति । प्रच्छति—उताहो

#### शाङ्करसाख्यार्थ

अनु० ६]

विद्वान्त्रझविदपि कथिदितः प्रे-त्याग्चं लोकं समञ्जुते प्राप्नोति समञ्जुते उ इत्येवंस्थिते, अयादेशे यलोपे च कृते-ऽकारस्य प्छतिः समञ्जुता ३ उ इति । विद्वान्समञ्जुतेऽग्चं लोकम् । किं वा यथाविद्वानेवं विद्वानपि न समञ्जुत इत्यपरः प्रश्नः ।

द्वावेव वा प्रश्नौ विद्वदविद्व-द्विषयौ । वहुवचनं तु सामर्थ्य-प्राप्तप्रश्नान्तरापेक्षया घटते । 'असद्रद्वोति वेद चेत् । अस्ति त्रद्वोति चेद्वेद' इति अवणादस्ति नास्तीति संञयस्ततोऽर्थप्राप्तः कि-मस्ति नास्तीति प्रथमोऽनुप्रश्नः । ब्रह्मणोऽपक्षपातित्वाद विद्वान् गच्छति न गच्छतीति द्वितीयः । ब्रह्मणाः समत्वेऽप्यविदुष इव कोई बिद्वान् अर्थात् ब्रह्मवेत्ता भी इस शरीरको छोड़कर इस ठोकको प्राप्त कर लेता है ? यहाँ मूर्ल्भ 'समश्तुते उ' ऐसा पद था। उसमें 'अय्' आदेश करके [ ग्लोप: शाकल्पस्य' इस सूत्रके अनुसार ] 'य्' का लोप करनेपर 'समझ्तुत उ' ऐसा प्रयोग सिद्ध होता है। फिर 'त' के अकारको प्छत करनेपर 'समझ्तुता ३ उ' ऐसा पाठ हुआ है। विद्वान् इस लोकको प्राप्त होता है ? अथवा अविद्वान्के समान बिद्वान् भी उसे प्राप्त नहीं होता ? यह एक अन्य प्रश्न है।

अथवा विद्वान् और अविद्वान्से सम्बन्धित ये केवल दो ही प्रश्न हैं। इनकी सामर्थ्यसे प्राप्त एक और प्रश्नकी अपेक्षासे ही बहुवचन हो गया है। 'त्रक्ष असत् है — यदि ऐसा जानता है' तथा 'त्रहा है — यदि ऐसा जानता है' ऐसी श्रुति होनेसे 'त्रहा है या नहीं' ऐसा सन्देह होता है। अतः 'त्रहा है या नहीं' यह अर्थतः प्राप्त पहला अनु-प्रश्न है। और ब्रहा पक्षपाती है नहीं, इसलिये 'अविद्वान् उसे प्राप्त होता है या नहीं ?' यह दूसरा अनुप्रश्न है तया ब्रहा समान है, इसलिये

### तैत्तिरीयोपनिषद्

अविद्वान्के समान विद्वान्की भी ब्रह्मप्राप्तिके विषयमें 'विद्वान् उसे प्राप्त होता है या नहीं ?' ऐसी रांका की जाती है । यह तीसरा अनुप्रश्न है ।

आगेका ग्रन्थ इन प्रश्नोंका उत्तर देनेके छिये ही आरम्भ किया जाता है। उसमें सबसे पहले ब्रह्मके अस्तित्वका ही वर्णन किया जाता है। 'ब्रह्म सत्य, ज्ञान और अनन्त है' ऐसा जो पहले कह चुके हैं सो सत्यता किस प्रकार वह ब्रह्मकी है—यह वतलाना चाहिये। इस-कडते हैं----उसकी UT. सत्ता बतलानेसे ही उसके सत्यत्वका भी प्रतिपादन हो जाता है। "सत्त ही सत्य है" ऐसा अन्यत्र कहा भी है। अतः उसकी सत्ता बतलानेसे ही उसका भी बतला सत्यत्व दिया जाता है | किन्तु इस ग्रन्थ-का भी यही तात्पर्य है - यह कैसे जाना गया ? इसपर कहते हैं.... शब्दोंके अनुगमन (अभिप्राय) से: क्योंकि ''वह सत्य है-ऐसा कहते हैं'' ''यदि यह आनन्दमय आकाश न होता" आदि आगेके वाक्य भी इसी अर्थसे युक्त हैं।

विदुषोऽप्यगमनमाश्रङ्कचते किं विद्वान्समञ्जुते न समञ्जुत इति तृतीयोऽनुप्रश्नः ।

248

एतेषां प्रतिवचनार्थमुत्तरग्रन्थ <sub>अक्षणः सत्स-</sub> आरभ्यते । तत्रा-<sup>रूपत्त्रसापनम्</sup> स्तित्वमेव तावदु-च्यते । यञ्चोक्तम् 'सत्यं ज्ञान-मनन्तं त्रक्ष' इति, तच्च कथं

सत्यत्वमित्येतद्वक्तव्यमितीदम्र-च्यते सत्त्वोक्त्यैव सत्यत्वम्रुच्यते । उक्तं हि ''सदेव सत्यम्'' इति । तसात्सत्त्वोक्त्यैव सत्यत्वम्रुच्य-ते । कथमेवमर्थतावगम्यतेऽस्य प्रन्थस्य शव्दानुगमात् । अने-नैव ह्यर्थेनान्वितान्युत्तराणि वाक्त्यानि ''तत्सत्यमित्याच-श्वते'' ( तै० उ० २ । ६ । १ ) ''यदेष आकाश आनन्दो न स्यात्'' ( तै० उ० २ । ७ । १ ) इत्यादीनि ।

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

### [ बल्ली २

#### शाहरमाष्यार्थ

अनु० ६ ]

इसमें यह आशंका की जाती है कि ब्रक्ष असत् ही है। ऐसा क्यों है ? क्योंकि जो क्स्तु होती है बह विशेषरूपसे उपल्व्य हुआ करती है; जैसे कि घट आदि। और जो नहीं होती उसकी उपल्वव्य भी नहीं होती; जैसे--शराश्चंगादि। इसी प्रकार ब्रक्षकी भी उपलव्य नहीं होती। अतः विशेषरूपसे प्रहण न किया जानेके कारण वह है ही नहीं।

ऐसी बात नहीं है; क्योंकि ब्रह्म आकाशादिका कारण है। ब्रह्म नहीं है--ऐसी बात नहीं है। क्यों नहीं है : क्योंकि ब्रह्मसे उत्पन्न हुआ आकाशादि सम्पूर्ण कार्यवर्ग देखनेमें आता है। जिससे किसी वस्तुका जन्म होता है वह पदार्थ होता ही है--ऐसा लोकमें देखा गया है; जैसे कि घट और अङ्करादिके कारण मृत्तिका एवं बीज आदि। अतः आकाशादिका कारण होनेसे ब्रह्म है ही।

छोकमें असत्ते उत्पन्न हुआ कोई भी पदार्थ नहीं देखा जाता। यदि नाम-रूपादि कार्यवर्ग असत्से उत्पन्न हुआ होता तो वह निराधार

तत्रासदेव ब्रह्मेत्याशङ्कचते। कसात् ? यदस्ति तडिशेषतो गृह्मते यथा घटादि। यन्नास्ति तत्रोपलभ्यते यथा शशविषाणा-दि। तथा नोपलभ्यते ब्रह्म। तसाडिशेषतोऽग्रहणान्नास्तीति ।

तन्नः आकाशादिकारणत्वा-इस्रणः । न नास्ति त्रस्न । कसा-दाकाशादि हि सर्वं कार्यं त्रस्रणो जातं गृह्यते । यसाच जायते किंचित्तदस्तीति दृष्टं लोके; यथा धटाङ्करादिकारणं मृद्धीजादि । तसादाकाशादिकारणत्वादस्ति त्रस्न ।

न चासतो जातं किंचिद् गृबते लोके कार्यम् । असतश्रेन्ना-मरुपादि कार्यं निरात्मकत्वा-

# [ वल्ली २

# तै**चिरीयो**पनिषद्

होनेके कारण प्रहण ही नहीं किया जा सकता था। किन्तु वह प्रहण किया ही जाता है; इसलिये ब्रह्म है ही। यदि यह कार्यवर्ग असत्से उरपन्न हुआ होता तो प्रहण किये जानेपर भी असदारमक ही प्रहण किया जाता। किन्तु ऐसी बात है नहीं। इसलिये ब्रह्म है ही। इसी सम्बन्धमें ''असत्से सत् कैसे उरपन्न हो सकता है'' ऐसी एक अन्य श्रुतिने युक्तिपूर्वक असत्से सत्त्का जन्म होना असम्भव वतलाया है। इसलिये ब्रह्म सत् ही है--यही मत ठीक है।

*शङ्का--*यदि ब्रह्म मृत्तिका और बीज आदिके समान [जगत्का उपादान ] कारण है तो वह अचेतन होना चाहिये ।

समाधान—नहीं, क्योंकि वह कामना करनेवाला है। लोकमें कोई भी कामना करनेवाला अचेतन नही हुआ करता। ब्रह्म सर्वज्ञ है—यह हम पहले कह चुके हैं। अतः उसका कामना करना मी युक्त ही है।

उपलभ्यते तः न्नापलभ्यत 1 तसादस्ति त्रह्म। असतश्चेत्कार्यं गृह्यमाणमप्यसद न्वितमेव तत स्वात् । न चैवम्; तसादस्ति त्रद्ध तत्र । ''कथमसतः सजायेत" (छा॰ उ॰ ६।२।२) इति श्रत्यन्तरमसतः सजन्मासंभव-मन्वाचष्टे न्यायतः । तसात्सदेव त्रझेति युक्तम् । तद्यदि मुद्धीजादिवत्कारणं स्यादचेतनं तहिं ?

842

न, कामयितृत्वात् । न हि <sub>त्रद्धगश्वित्स्वरूपत्थ</sub> कामयित्रचेतनमस्ति <sup>विवेचनग्</sup> लोके । सर्वज्ञं हि त्रद्वोरयवोचाम । अतः कामयि-तृत्वोपपत्तिः ।

#### शाङ्करमाष्यार्थ

अनु० ६ ]

शङ्का-कामना करनेवाला होनेसे तो वह हमारी-तुम्हारी तरह अनास-काम (अपूर्ण कामनावाला) सिद्ध होगा।

21.0

समाधान--ऐसी बात नही है, क्योंकि वह स्वतन्त्र है। जिस प्रकार काम आदि दोष अन्य जीबोंको विवश करके प्रचुत्त करते हैं उस प्रकार वे ब्रक्षके प्रवर्तक नही हैं। तो वे कैसे हैं ? वे सत्य-ज्ञान-स्वरूप एवं सात्मभूत होनेके कारण विशुद्ध हैं। उनके द्वारा ब्रह्म प्रवृत्त नहीं किया जाता; बल्कि जीबोंके प्रारब्ध-कमोंकी अपेक्षासे वह ब्रह्म ही उनका प्रवर्तक है। अत: कामनाओंके करनेमें ब्रह्मकी स्वतन्त्रता है। इसलिये ब्रह्म अनाप्त-काम नहीं है।

किन्हीं अन्य साधनोंकी अपेक्षा-वाला न होनेसे भी कामनाओंके विषयमें ब्रह्मकी खतन्त्रता है। जिस प्रकार धर्मादि कारणोंकी अपेक्षा रखनेवाली अन्य जीवोंकी अनारमभूत कामनाएँ अपने आरमासे अतिरिक्त देह और इन्द्रियरूप अन्य साधनों-की अपेक्षावाली होती हैं उस प्रकार ब्रह्मको निमित्त आदिकी अपेक्षा

कामयित्त्वादसदादिवदना-

प्तकाममिति चेत् ?

न, स्वातन्त्र्यात् । यथान्यान् परवशीकृत्य कामादिदोषाः प्रवर्तयन्ति न तथा त्रह्मणः प्रवर्तकाः कामाः । कथं तर्हि सत्यज्ञानलक्षणाः स्वात्मभूतत्वा-दिशदा न तैर्ज्ञेझ प्रवर्त्यते। तेषां त तत्प्रवर्तकं ब्रह्म प्राणि-कमपिक्षया तसात्स्वातन्त्र्यं I कामेषु त्रझणः । अतो नानाप्त-कामं त्रह्म ।

साधनान्तरानपेक्षत्वाच । किं च ययान्येषामनात्मभूता धर्मा-दिनिमित्तापेक्षाः कामाः स्वात्म-व्यतिरिक्तकार्यकरणसाधनान्त-रापेक्षाश्च न तथा ब्रह्मणो निमि-

## तैचिरीयोपनिषद्

### [ बल्ली २

त्ताद्यपेश्वत्वम् । किं तहिं स्वात्म-नहीं होती । तो ब्रह्मकी कामनाएँ केंसी होती हैं ? वे स्वारमासे नोऽनन्याः । अभिन होती हैं उसीके विषयमें श्रति कहती है-तदेतदाह सोऽकामयत स उसने कामना की-उस आत्माने, आत्मा यसादाकाशः नंदाणो जिससे कि आकाश उत्पन हुआ <sup>बहुमननसङ्ख्यः</sup> संभूतोऽकामयत है, कामना की । किस प्रकार कामितवान् । कथम् ? बहु स्यां कामना की ? मैं बहुत-अधिक रूपमें हो जाऊँ। अन्य पदार्थमें प्रवेश बहु प्रभृतं खां भवेयम् । कथमे-किये विना ही एक वस्तुकी बहुल्ता कस्यार्थान्तरानन्तप्रवेशे बहत्वं कैसे हो सकती है ? इसपर कहते हैं-'प्रजायेय' अर्थात उत्पन होऊँ। स्यादित्युच्यते । त्रजायेयोत्पद्येय । यह ब्रह्मका बहुत होना पुत्रकी न हि पुत्रोत्पत्त्येवार्थान्तरविषयं उत्पत्तिके समान अन्य वस्तविषयक बहुभवनम्, कथं तर्हि ? आत्म-नहीं है। तो फिर कैसा है ? अपने-में अव्यक्तरूपसे स्थित नाम-रूपोंकी खानाभिव्यक्तनामरूपाभिव्य-अभिव्यक्तिके दारा ही [ यह अनेक यदात्मस्थे अनभि-क्त्या रूप होना है ] 1 जिस समय व्यक्ते नामरूपे व्याक्रियेते तदा आत्मामें स्थित नाम अब्यक्त জীয रूपोंको व्यक्त किया जाता है उस नामरूपे आत्मस्वरूपापरित्यागे-समय वे अपने स्वरूपका त्याग किये नैव त्रझणाग्रविभक्तदेशकाले विना ही समस्त अवस्थाओं में इहासे अभिन देश और काल्में ही व्यक्त सर्वावस्थासु ंव्याक्रियेते तदा किये जाते हैं। यह नाम-रूपका व्यक्त करना ही ब्रह्मका बहुत होना तन्नामरूपच्याकरणं त्रह्मणो वह-है। इसके सिवा और किसी प्रकार भवनम् । नान्यथा निरवयवस्य

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

ब्रह्मणो बहुत्वापत्तिरुपपद्यतेऽल्प-

निरवयव ब्रह्मका) बहुत अथवा अल्प होना सम्भव नहीं है, जिस प्रकार

#### वाङ्करभाष्यार्थ

अनु० ६ ]

कि आकाशका अल्पत्व और बहुत्व भी अन्य वस्तुके ही अधीन है [उसी प्रकार ब्रह्मका मी है]। अत: उन (नाम-रूपों) के द्वारा ही ब्रह्म बहुत हो जाता है।

आत्मासे मिन्न खनात्ममूत, तथा उससे मिन्न देश-काल्में रहनेवाली कोई भी सूक्ष्म, व्यवहित (ओटवाली), दूरस्थ, अथवा मूत, या भविष्यकालीन बस्तु नहीं है । अतः सम्पूर्ण अवस्थाओंसे सम्बन्धित नाम और रूप ब्रह्मसे ही आत्मवान् हैं, किन्तु बहा तद्रूप नहीं है । ब्रह्मका निषेध करनेपर वे रह ही नहीं सकते, इसीसे वे तद्रूप कहे जाते हैं । उन उपाधियोंसे ही ब्रह्म झाता, ज्ञेय और झान-इन शब्दोंका तथा इनके अर्थ आदि सब प्रकारके व्यवहारका पात्र बनता है ।

उस आरमाने ऐसी कामनावाला होकर तप किया। 'तप' शब्दसे यहाँ ज्ञान कहा जाता है, जैसा कि ''जिसका ज्ञानरूप तप है'' इस अन्य श्रुतिसे सिद्ध होता है। आप्तकाम होनेके कारण आरमाके लिये अन्य तप तो असम्भव ही है। 'उसने तप किया' इसका तारपर्य यह है

त्वं वा । यथाकाशस्याल्पत्वं बहु-त्वं च वस्त्वन्तरकृतमेव । अतस्त-दुद्वारेणैवात्मा चष्ठ भवति ।

न ह्यात्मनोऽन्यदनात्मभूतं तत्प्रविभक्तदेशकालं सक्ष्मं व्यव-हितं विप्रकुष्टं भूतं मवद्भविष्यद्वा वस्तु विद्यते । अतौ नामरूपे सर्वावस्थे ब्रह्मणैवात्मवती, न ब्रह्म तदात्मकस् । ते तत्प्रत्या-ख्याने न स्त एवेति तदात्मके उच्येते । ताभ्यां चोपाधिभ्यां ज्ञादन्नेयज्ञानशब्दार्थादिसर्वसं-ब्यवहारभाग्त्रद्य ।

स आत्मैवंकामः संस्तपो-ऽतप्यत । तप इति ज्ञानम्रुच्यते । "यस ज्ञानमयं तपः" ( मु० उ० १ । १ । ८ ) इति श्चत्यन्तरात् । आप्तकामत्वाचेतरस्यासंभव एव तपसः । तत्तपोऽतप्यत तप्तवान् । तै० उ० २१--२२---

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

### तैत्तिरीयोपनिषद्

कि आत्माने रचे जानेवाळे जगतकी रचना आदिके विषयमें आलोचना की। इस प्रकार आलोचना अर्थात तप करके उसने कर्मादि प्राणियोंके निमित्ताके अनुरूप इस सम्पूर्ण जगत्को रचा, जो देश, काल, नाम और रूपसे यथानुमन सारी अवस्थाओंमें स्थित सभी प्राणियोंद्वारा अनुभव किया जाता है। यह जो कुछ है अर्थात् सामान्यरूपसे यह जो कुछ जगत् है इसे रचकर उसने न्या किया, सो वतलाते हैं-वह उस रचे हुए जगत्में ही अनुप्रविष्ट हो गया ।

अब यहाँ यह विचारना है कि उसने किस प्रकार अनुप्रवेश किया ? जो सप्टा था, क्या उसने स्वस्वरूपसे ही अनुप्रवेश किया अथवा किसी और रूपसे ? इनमें कौन-सा पक्ष समीचीन है ? श्रुतिमें ['स्ट्रप्टा' इस कियामें ] 'क्त्वा' प्रत्यय होनेसे तो यही ठीक जान पड़ता है कि जो सप्टा था उसीने पीछे प्रवेश भी किया ।\*

सृज्यमानजगद्रचनादिविषयामा-लोचनामकरोदात्मेत्यर्थः ।

स एवमालोच्य तपस्तप्त्वा प्राणिकर्मादिनिमित्तानुरूपमिदं सर्वं जगदेशतः काठतो नाम्ना रूपेण यथानुभवं सर्वैः च प्राणिभिः सर्वावस्थेरनुभूयमानम-सुजत सृष्टवान् । यदिदं किं च यतिकं चेदमविझिष्टम् । तदिदं जगत्सृष्ट्वा किमकरोदित्युच्यते-तदेव सृष्टं जगदनुप्राविशदिति । तत्रेतचिन्त्यं कथमनुप्राविश-तस्य जगदनु- दिति । किं यः स्रष्टा स तेनैवात्म-प्रवेशः नानुप्राविशदुतान्येनेति, किं ता-बद्धक्तम् ? क्त्वाप्रत्ययथवणाद्यः स्रष्टा स एवानुप्राविश्वदिति ।

"क्रया' प्रस्थय पूर्यकालिक कियामें हुआ करता है। हिन्दीमें इसी अर्थमें 'कर' या 'के' प्रत्यय होता है; जैसे—'रामने क्यामको बुलाकर [ या बुलाके ] घमकाया।' इसमें यह नियम होता है कि पूर्वकालिक किया और मुख्य कियाका कर्ता एक ही होता है; जैसे कि उपर्युक्त वाक्यमें पूर्वकालिक किया 'बुलाकर' तथा मुख्य किया 'धमकाया' इन दोनोंका कर्ता 'राम' ही है।

# [ बल्ली २

#### शाङ्करभाष्यार्थ

अनु० ६ ]

नज न यक्तं सुद्रच्चेत्कारणं त्रस तदात्मकत्वात्कार्यस्य । का-रणमेव हि कार्यात्मना परिणत-मित्यतोऽप्रविष्ट इव कार्योत्पत्ते-रूर्घ्य पृथकारणस पुनः प्रवेशो-ऽतुपपन्नः । न हि घटपरिणाम-व्यतिरेकेण मुदो घटे प्रवेशो-घटे चुर्णात्मना ऽस्ति यथा 1 मुद्दोऽनुप्रवेश एवमन्येनात्मना नामरूपकार्येऽनुप्रवेश आत्मन इति चेच्छ्रत्यन्तराच "अनेन जीवेना-त्मनानुप्रविश्य" ( छा० उ० ६। ३।२) इति।

नैवं युक्तमेकत्वाद्रह्मणः । मृ-दात्मनस्त्वनेकत्वात्सावयवत्वाच्च युक्तो घटे मृदश्रूर्णात्मनाजु-प्रवेशः । मृदश्रूर्णस्याप्रविष्टदेश-वत्त्वाच्च । न त्वात्मन एकत्वे

एर्व०-यदि न्नझ मत्तिकाके समान जगतका कारण \$ तो उसका कार्य तद्रप होनेके कारण उसमें उसका प्रवेश करना सम्भव नहीं है। क्योंकि कारण ही कार्यरूप-से परिणत हुआ करता है, अतः किसी अन्य पदार्थके समान पहले विना प्रवेश किये कार्यकी उत्पत्तिके अनन्तर उसमें कारणका पुनः प्रवेश करना सर्वथा असम्भव है । घटरूप-में परिणत होनेके सिवा मृत्तिकाका घटमें और कोई प्रवेश नहीं हुआ करता । हाँ, जिस प्रकार घटमें चूर्ण ( बाङ् ) रूपसे मृत्तिकाका अनु-प्रवेश होता है उसी प्रकार किसी अन्य रूपसे आत्माका नाम-रूप कार्यमें भी अनुप्रवेश हो सकता है; जैसा कि ''इस जीवरूपसे अनुप्रवेश करके" इस अन्य श्रुतिसे प्रमाणित होता है -यदि ऐसा मार्ने तो ?

सिद्धान्ती-ऐसा मानना उचित नहीं है; क्योंकि ब्रह्म तो एक ही है। मृत्तिकारूप कारण तो अनेक और सावयव होनेके कारण उसका घटमें चूर्णरूपसे अनुप्रवेश करना भी सम्भव है; क्योंकि मृत्तिकाके चूर्णका उस देशमें प्रवेश नही है; किन्तु आत्मा तो एक है, अत: उसके

इसी प्रकार 'अनुप्राविशत्' और 'खुष्ट्वा' इन दोनों कियाओंका कर्ता भी ब्रह्म ही होना चाहिये।

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

### तैत्तिरीयोपनिषद्

[ वर्छी २

निरवयव और उससे अप्रविष्ट देशका अभाव होनेके कारण उसका प्रवेश करना सम्भव नहीं है। तो फिर उसका प्रवेश कैंसे होना चाहिये हैं तथा उसका प्रवेश होना उचित हो है; क्योंकि 'उसीमें अनुप्रविष्ट हो गया' ऐसी श्रुति है।

ए्रथं०-तब तो वडा सावयव ही होना चाहिये । उस अवस्थामें, सावयव होनेके कारण मुखमें हाथका प्रवेश होनेके समान उसका नाम-रूप कार्यमें जीवरूपसे प्रवेश होना ठीक ही होगा--यदि ऐसा कहें तो ?

सिद्धान्ती-नहीं; क्योंकि उससे ग्रन्य कोई देश नहीं है। कार्य-रूपमें परिणत हुए ब्रह्मका नाम-रूप कार्यके देशसे अतिरिक्त और कोई अपनेसे शून्य देश नहीं है, जिसमें उसका जीवरूपसे प्रवेश करना सम्भव हो । और यदि यह मानो कि जीवात्माने कारणमें ही प्रवेश किया तब तो वह अपने जीवत्वको ही त्याग देगा, जिस प्रकार कि मत्तिकामें प्रवेश घडा करनेपर अपना घटरव त्याग देता है। तथा 'उसीमें अनुप्रविष्ट हो गया' इस श्रुतिसे भी कारणमें अनुप्रवेश करना सम्भव नहीं है।

सति निरवयवत्वादप्रविष्टदेशा-मावाच प्रवेश उपपद्यते । कथं तर्हि प्रवेशः खात् ? युक्तथ प्रवेशः श्रतत्वात्तदेवानुप्राविशदिति ।

288

सावयवमेवास्तु तर्हि । साव-यवत्वान्मुखे इस्तप्रवेशवन्नाम-रूपकार्ये जीवात्मनानुप्रवेशो युक्त एवेति चेत् १

नाग्नून्यदेशत्वात् । न हि कार्यात्मना परिणतस्य नाम-रूपकार्यदेशच्यतिरेकेणात्मश्रून्यः प्रदेशोऽस्ति यं प्रविशेजीवात्मना । कारणमेव चेत्प्रविशेजीवात्मन्वं जह्याद्यथा घटो मृत्प्रवेशे घटत्वं जह्यति । तदेवानुप्राविशदिति च श्चतेर्न कारणानुप्रवेशो युक्तः ।

अनु० ६]

#### शाङ्करभाष्यार्थ

कार्यान्तरमेव सादिति चत ? तदेवानुवाविशदिति जीवात्मरूपं कार्यं नामरूपपरिणतं कार्यान्तर-मेवापद्यत इति चेत ? न; विरोधात् । न हि घटो व्यतिरेक-घटान्तरमापद्यते । श्वतिविरोधाच । जीवस्य नाम-रूपकार्यव्यतिरेकानुवादिन्यः श्रतयो विरुध्येरन् । तदापत्तौ न हि यतो मोक्षासंभवाच 1 मच्यमानस्तदेवापद्यते । न हि श्रङ्गलापत्तिर्वेद्रस्य तस्करादेः। बाह्यान्तर्भेदेन परिणतमिति चेत्तदेव कारणं ब्रह्म शरीराद्या-धारत्वेन तद्न्तर्जीवात्मनाधेय-त्वेन च परिणतमिति चेतु ?

पूर्व०-किसी अन्य कार्यमें ही प्रवेश किया--यदि ऐसा मार्ने तो ! अर्थात् 'तदेवानुप्राविशत्' इस श्रुतिके अनुसार जीवात्मारूप कार्य नाम-रूपमें परिणत हुए किसी अन्य कार्यको ही प्राप्त हो जाता है--यदि ऐसी बात हो तो !

सिद्धान्ती-नहीं, क्योंकि इससे विरोध उपस्थित होता है । एक घड़ा किसी दूसरे घड़ेमें लीन नहीं हो जाता । इसके सिवा [ ऐसा मानने-से ] व्यतिरेक श्रतिसे विरोध भी होता है । [ यदि ऐसा मानेंगे तो ] जीव नाम-रूपात्मक कार्यसे व्यति-रिक्त (भिन्न) है-ऐसा अनुवाद करनेवाळी श्रतियोंसे विरोध डो जायगा और ऐसा होनेपर उसका मोक्ष होना भी असम्भव होगा। क्योंकि जो जिससे छटनेवाला होता है वह उसीको प्राप्त नहीं हुआ करता;\* जंजीरसे बैंचे हुए चोर आदिका जंजीररूप हो जाना सम्भव नहीं है । पूर्च ० -- वही बाह्य और आन्तरके मेदसे परिणत हो गया, अर्थात ही शरीरादि वह कारणरूप ब्रह्म और आघेय आधाररूपसे बाह्य उसका अन्तवेती हो जीवरूपसे गया-यदि ऐसा मानें तो ?

अर्थात् जीवको तो नाम-रूपात्मक कार्यसे मुक्त होना इष्ट है, फिर बह उसीको क्यों प्राप्त होगा !

# तैत्तिरीयोपनिषद्

#### [बङ्घी २

न; बहिः छस्य प्रवेशोपपत्तेः । न हि यो यस्यान्तःस्थः स एव तत्प्रविष्ट उच्यते । बहिः छस्यानु-प्रवेशः स्यात्प्रवेशशब्दार्थस्यैवं दृष्टत्वात् । यथा गृहं कृत्वा प्राविश्वदिति ।

जलसर्थकादिप्रतिविम्ववत्प्र-वेश्वः स्यादिति चेन्नः अपरिच्छिन नत्वादमूर्तत्वाच । परिच्छिन्नस्य मूर्तस्यान्यस्यान्यत्र प्रसादस्व-मावके जलादौ सर्यकादिप्रतिवि-म्वोदयः स्यात् । न त्वात्मनः, अमूर्तत्वादाकाशादिकारणस्या-त्मनो व्यापकत्वात् । तद्विप्रक्रष्ट-देशप्रतिविम्बाधारवस्त्वन्तरामा-वाच प्रतिविम्बवत्प्रवेशो न युक्तः । एवं तर्हि नैवास्ति प्रवेशो न

गत्यन्तरमुपलमामहे

च

सिद्धान्ती-नहीं, क्योंकि प्रवेश बाहर रहनेवाले पदार्थका ही हो सकता है। जो जिसके भीतर स्थित है वह उसमें प्रविष्ट हुआ अनुप्रवेश नहीं कहा जाता । तो बाहर रहनेवाले पदार्थका ही हो सकता है: क्योंकि 'प्रवेश' शब्दका अर्थ ऐसा ही देखा गया है; जैसे कि 'घर बनाकर उसमें प्रवेश कियां' इस वाक्यमें ।

कहो कि जलमें सर्यके यदि प्रतिबिम्ब आदिके समान उसका प्रवेश हो सकता है, तो ऐसा कहना भी ठीक नहीं है; क्योंकि ब्रह्म अपरिच्छिन्न और अमूर्त है । परि-च्छिन और मूर्तरूप अन्य पदार्थीका <u>ही खच्छखभाव जल आदि</u> अन्य पदार्थोंमें सूर्यकादिरूप प्रतिविम्ब पड़ा करता है; किन्तु आत्माका प्रतिबिम्ब नहीं पड़ सकता; क्योंकि वह अमूर्त है तथा आकाशादिका कारणरूप आत्मा व्यापक भी है। उससे दूर देशमें स्थित प्रतिविम्बकी आधारमूत अन्य वस्तुका अभाव होनेसे भी उसका प्रतिविम्बके समान प्रवेश होना सम्भव नहीं है।

पूर्व ०--तव तो आत्माका प्रवेश होता ही नहीं--इसके सिवा 'तदेवानुप्राविशत्' इस श्रुतिकी और

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

'तदे-

शाङ्गरभाष्यार्थ

अनु० ६]

कोई गति दिखायी नहीं देती । हमारे (मीमांसकोंके) सिद्धान्ता-नुसार इन्द्रियातीत विषयोंका ज्ञान होनेमें श्रुति ही कारण है। किन्तु इस वाक्यसे बहुत यज्ञ करनेपर भी किसी प्रकारका ज्ञान उत्पन्न नहीं होता। अतः खेद है कि 'तत्सुड्या तदेवानुप्राविशत्' यह वाक्य अर्थश्न्य होनेके कारण त्यागने ही योग्य है।

229

सिद्धान्ती-ऐसी बात नहीं है; क्योंकि इस वाक्यका अर्थ अन्य ही है। इस प्रकार अप्रासङ्गिक चर्चा क्यों करते हो ? इस प्रसंगमें इस वाक्य-को और ही अर्थ कहना अभीष्ट है। उसीको स्मरण करना चाहिये। ''झस-वेत्ता परमात्माको प्राप्त कर लेता है" "ज़ह्म सत्य, झान और अनन्त है" "जो उसे बुद्धिरूप गुहामें छिपा हुआ जानता है'' इत्यादि वाक्योंद्वारा जिसका निरूपण किया गया है उस ब्रह्मका ही विज्ञान यहाँ वतलाना अभीष्ट है और उसीका यहाँ प्रसङ्ग भी है। ब्रह्मके खरूपका ज्ञान प्राप्त करनेके लिये ही आकाशसे लेकर अन्नमयकोशपर्यन्त सम्पूर्ण कार्य-वर्ग दिखलाया गया है तथा नसा-नुभवका प्रसङ्ग भी चल ही रहा है। उसमें अन्नमय आत्मासे भिन्न प्राणमय दूसरा अन्तरात्मा

वानुप्राविशत्' इति श्रुतेः । श्रुतिश्च नोऽतीन्द्रियविषये विज्ञा-नोत्पत्तौ निमित्तम् । न चास्मा-द्वाक्याद्यलवतामपि विज्ञानम्र-त्पद्यते । इन्त तर्द्धनर्थकत्वादपो-द्यमेतद्वाक्यम् 'तत्स्टट्या तदेवानु-प्राविशत्' इति ।

न, अन्यार्थत्वात् । किमर्थ-मखाने चर्चा । प्रकृतो हान्यो विवक्षितोऽस्य वाक्यस्यार्थोऽस्ति स स्मर्तव्यः । "ज्रह्मविदामोति परमु" (तै० उ० २ | १ | १) "सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म" (तै० 3021818) ''यो वेद निहितं गुहायाम्" (तै० उ० २।१।१) इति तदिज्ञानं च विवक्षितं प्रकृतं च तत । त्रह्मस्वरूपानुगमाय चाकाशाद्य-बमयान्तं कार्यं प्रदर्शितं ब्रह्मा-नुगमञ्चारब्धः तत्राजमयादा-1 त्मनोऽन्योऽन्तर आत्मा प्राण-

# तैत्तिरीयोपनिषद

### विही २

239

चानन्दमयो

प्रदर्शितः ।

उसका अन्तर्वतीं मनोमय और फिर मयस्तदन्तमेनोमयो विज्ञानमय विज्ञानमय है । इस प्रकार आत्माका इति विज्ञानगुहायां प्रवेशितस्तत्र विज्ञानगुहामें प्रवेश करा दिया गया विशिष्ट आत्मा है और वहाँ आनन्दमय ऐसे विशिष्ट आत्माको प्रदर्शित किया गया है। अतः परमानन्दमयलिङ्गाधि-इसके आगे आनन्दमय-इस लिङ्गके ज्ञानदारा आनन्दके उत्कर्ध-गमद्वारेणानन्दविवृद्धचवसान का अवसानभूत आत्मा जो सम्पूर्ण आत्मा त्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठा सर्व-विकल्पका आश्रयभूत एवं निर्विकल्प त्रदा है तथा [ आनन्दमय कोशकी ] विकल्पास्पदो निर्विकल्पोऽस्या-पुच्छ प्रतिष्ठा है, वह इस गुहामें ही किये जाने योग्य है--अनुभव उसके प्रवेशकी इसलिये कल्पना की गयी है। निर्विशेष होनेके कारण

मेव गुहायामधिगन्तव्य इति तत्प्रवेशः प्रकल्प्यते । न ह्यन्य-त्रोपलभ्यते त्रझ निर्विशेषत्वात । विशेषसंबन्धो द्यपलव्धिहेतु-र्दष्टः, यथा राहोअन्द्रार्कविशिष्ट-संबन्धः । एवमन्तःकरणगुहात्म-संबन्धो ब्रह्मण उपलव्धिहेतः । संनिकर्षाद्वभासात्मकत्वाचान्तः-करणस्य ।

ब्रह्म [ बुद्धिरूप गुहाके सिवा ] और कही उपल्ल्य नहीं होता: क्योंकि विशेषका सम्बन्ध ही उपलब्धिमें हेत देखा गया है, जिस प्रकार कि राहु-की उपछब्धिमें चन्द्रमा अथवा सर्य-रूप विशेषका सम्बन्ध । इस प्रकार अन्तःकरणरूप गुहा और आत्मा-का सम्बन्ध ही ब्रह्मकी उपलब्धिका हेत है; क्योंकि अन्तःकरण उसका समीपवर्ती और प्रकाशखरूप\* है।

\* जिस प्रकार अन्धकार और प्रकाश दोनों ही जड हैं, तयापि प्रकाश अन्धकाररूप आवरणको दूर करनेमें समर्थ है, इसी प्रकार यद्यपि अज्ञान और अन्तः करण दोनों ही समानरूपसे जड हैं तो भी प्रत्यय ( विभिन्न प्रतीतियोंके ) रूपमें परिणत हुआ अन्तःकरण अज्ञानका नाश करनेमें समर्थ है और इस मकार वह आत्माका प्रकाशक ( ज्ञान करानेवाला ) है। इसी वातको आगेके भाष्यसे स्पष्ट करते हैं ।

अनु० ६]

#### शाङ्करभाष्यार्थ

यथा चालोकविशिष्टा घटा-द्युपलव्धिरेवं बुद्धिप्रत्यथालेक-विशिष्टात्मोपलव्धिः खात्तस्मा-दुपलव्धिहेतौ गुहायां निहित-मिति प्रकुतमेव । तद्ववृत्तिखा-नीये त्विह पुनस्तत्सृष्ट्वा तदेवा-तुप्राविश्वदित्युच्यते ।

तदेवेदमाकाशादिकारणं कार्यं सुद्दा तदनुप्रविष्टमिवान्तर्गुहायां बुद्धौ द्रष्टृ श्रोत् मन्तृ विज्ञात्रित्येवं विशेषवदुपलभ्यते । स एव तस्य प्रवेशस्तस्मादस्ति तत्कारणं त्रह्य । अतोऽस्तित्वादस्तीत्येवोपलब्धव्यं तत् ।

तत्कार्यमनुप्रविक्य, किम् ? <sub>तस्य</sub> सच्च मूर्तं त्यच्चामूर्त-<sup>सातंग्ल्यम्</sup> मभवत् । सूर्तामूर्ते द्यव्याकृतनामरूपे आत्मस्थे अन्तर्गतेनात्मना व्याक्रियेते व्याकृते सूर्तामूर्तशब्दवाच्ये । ते

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

जिस प्रकार कि प्रकाशयुक्त घटादिकी उपलब्धि होती है उसी प्रकार बुद्धिके प्रत्ययरूप प्रकाशसे युक्त आत्माका अनुभव होता है । अत: उपलब्धिकी हेतुभूत गुहामें वह निहित है--इसी वातका यह प्रसङ्ग है । उसकी वृत्ति (व्याख्या ) के रूपमें ही श्रुतिद्वारा 'उसे रचकर वह पीछेसे उसीमें प्रवेश कर गया' ऐसा कहा गया है ।

कार्यवर्गको प्रकार इस इस रचकर इसमें अनुप्रविष्ट-सा हुआ आकाशादिका कारणरूप वह ब्रह्म ही बुद्धिरूप गुहामें द्रष्टा, श्रोता, मन्ता और विज्ञाता-ऐसा सविशेष-रूप-सा जान पड़ता है। यही उसका प्रवेश करना है अतः बह ब्रह्म कारण है; इसलिये उसका अस्तित्व होनेके कारण उसे 'है' इस प्रकार ही प्रहण करना चाहिये। कार्यमें अनुप्रवेश करके उसने फिर क्या किया ? वह सत्-मूर्त और असत्-अमूर्त हो गया । जिन-नाम और रूपकी अभिव्यक्ति के नहीं हुई है, वे मूर्त्त और अमूर्त्त तो आत्मामें ही रहते हैं। उन 'मूर्त' एवं 'अमूर्त' शब्दवाच्य पदार्थीको उनका अन्तर्वतीं आरमा केवल अभिव्यक्त कर देता ਡੈ । उनके

# तैत्तिरीयोपनिषद्

### [ बल्ली २

देश और काल आरमासे अभिन्न हैं त्वप्रविभक्तदेशकाले आत्मना -इसीलिये 'आत्मा ही मूर्त और इति कृत्वात्मा ते अभवदित्यु-अमूर्त हुआ' ऐसा कहा जाता है। च्यते । किं च निरुक्तं चानिरुक्तं च। तथा वही निरुक्त और अनिरुक्त भी हुआ । निरुक्त उसे कहते हैं निरुक्तं नाम निष्कृष्य समाना-जिसे सजातीय और विजातीय पदार्थोंसे अलग करके देश-काल-समानजातीयेभ्यो देशकाल-विशिष्टरूपसे 'वह यह है' ऐसा विशिष्टतयेदं तदित्युक्तमनिरुक्तं कहा जाय । इससे विपरीत लक्षणों-वालेको 'अनिरुक्त' कहते हैं। तद्विपरीतं निरुक्तानिरुक्ते अपि निरुक्त और अनिरुक्त भी मूर्त और मुर्तामुर्तयोरेव विशेषणे । यथा अमूर्तके ही विशेषण हैं। जिस प्रकार 'सत्' और 'स्यत्' कमशः सच्च त्यच्च प्रत्यक्षपरोक्षे. तथा 'प्रत्यक्ष' और 'परोक्ष' को कहते हैं उसी प्रकार 'निल्यन' और 'अनि-निलयनं चानिलयनं च। निल-ल्यन' भी समझने चाहिये। यनं नीडमाश्रयो मूर्तस्यैव धर्मः । निलयन—नीड अर्थात् आश्चय मूर्तका ही धर्म है और उससे अनिलयनं तद्विपरीतममूर्तस्यैव विपरीत अनिल्यन अमूर्तका ही धर्मः । धर्म है। त्यदनिरुक्तानिलयनान्यमूर्त-

धर्मत्वेऽपि व्याक्ठतविषयाण्येव । सर्गोत्तरकालभावश्रवणात् । त्य-दिति प्राणाद्यनिरुक्तं तदेवानि-लयनं च । अतो विशेषणान्य-

स्यत्, अनिरुक्त और अनिख्यन— ये अमूर्तके धर्म होनेपर भी व्याकृत (व्यक्त) से ही सम्बन्ध रखनेवाले हैं; क्योंकि इनकी सत्ता सृष्टिके अनन्तर ही सुनी गयी है। त्यत्— यह प्राणादि अनिरुक्तका नाम है; वही अनिल्यन भी है। अत: ये

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

गाङ्करभाष्यार्थ

अनु० ६]

अम्र्तने विशेषण व्याकृतविषयक ही हैं ।

विज्ञान यानी चेतन, अविज्ञान-उससे रहित अचेतन पाषाणादि और सत्य-व्यवहारसम्बन्धी सत्य; क्योंकि यहाँ व्यवहारका ही प्रसंग है, परमार्थ सत्य नहीं; परमार्थ सत्य तो एकमात्र ब्रह्म ही है: यहाँ तो केवल व्यवहारविषयक आपेक्षिक सत्यसे ही तात्पर्य है, जैसे कि मूगतृष्णा आदि असत्यकी अपेक्षासे जल आदिको सत्य कहा जाता है तथा अनृत—उस (ब्यावहारिक सत्य ) से त्रिपरीत सो फिर क्या ? ये सब वह सत्य--परमार्थ सत्य ही हो गया । वह परमार्थ सत्य है क्या ? वह ब्रह्म है; क्योंकि महा सत्य, ज्ञान एवं अनन्त है' इस प्रकार उसीका प्रकरण है।

क्योंकि सत्-त्यत् आदि जो कुछ मूर्त-अमूर्त धर्मजात है वह सामान्य-रूपसे सारा ही विकार एकमात्र 'सत्' राब्दवाच्य ब्रह्म ही हुआ है--क्योंकि उससे भिन्न नाम-रूप विकार-का सर्वथा अभाव है--इसलिये ब्रह्म-वादीलोग उस ब्रह्मको 'सत्य' ऐसा कहकर पुकारते हैं।

'ब्रह्म है या नहीं' इस अनुप्रश्नका यहाँ प्रसंग था । उसके उत्तरमें यह

मूर्तस्य व्याकृतविषयाण्येवैतानि ।

विज्ञानं चेतनमविज्ञानं तद्रहितमचेतनं पाषाणादि सत्यं च व्यवहारविषयमधिकारान्न परमार्थसत्यम् । एकमेव हि परमार्थसत्यम् । एकमेव हि परमार्थसत्यम् । इह पुन-व्यवहारविषयमापेक्षिकं सत्यम्, मृगत्रण्णिकाद्यनृतापेक्षयोदकादि सत्यमुच्यते । अनृतं च तद्विप-रीतम् । किं पुनः ? एतत्सर्वमभवत्, सत्यं परमार्थसत्यम् । किं पुनस्तत् ? ब्रह्म, सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मेति प्रक्ठतत्वात् ।

यसात्सत्त्यदादिकं मूर्तामूर्त-धर्मजातं यत्किंचेदं सर्वमविशिष्टं विकारजातमेकमेव सच्छब्दवाच्यं ब्रह्माभवत्तद्व्यतिरेकेणाभावान्ना-मरूपविकारस्य, तस्मात्तद्व्रह्म मत्यमित्याचक्षते ब्रह्मविदः ।

अस्ति नास्तीत्यनुप्रश्नः प्रकृत-स्तस्य प्रतिवचनविषय एतदुक्त-

# तैत्तिरीयोपनिषद्

कडा गया था- 'आत्माने कामना की कि मैं बहुत हो जाऊँ' । वह अपनी कामनाके अनुसार सत्त त्यत आदि लक्षणोंवाले आकाशादि कार्यवर्गको रचकर उसमें अनुप्रविष्ट हो द्रष्टा, श्रोता, मन्ता और विज्ञातारूपसे बहुत हो गया। अतः आकाशादि-के कार्यवर्गमें कारण. स्थित. परमाकाशके भीतर बुद्धिरूप गुहामें छिपे हुए और उसके कर्त्ता-मोकादि-रूप जो प्रत्ययावभास हैं उनके द्वारा विशेषरूपसे उपख्य्य होनेवाले उस ब्रह्मको ही 'वह है' इस प्रकार जाने-ऐसा कहा गया।

विली २

उस इस बाह्यणोक्त अर्थमें ही यह खोक यानी मन्त्र है। जिस प्रकार पूर्वोक्त पाँच पर्यायोंमें अन्नमय आदि कोशोंके प्रकाशक क्षोक थे उसी प्रकार सबकी अपेक्षा आन्तरतम अत्माके अस्तित्वको उसके कार्यद्वारा प्रकाशित करनेवाला भी यह मन्त्र है॥ १॥

मात्माकामयत वहु स्यामिति । स यथाकामं चाकाशादिकार्यं सच्य-दादिरुक्षणं सुष्ट्रा तदनु प्रविध्य पश्यञ्भ्रण्वन्मन्वानो विजानन् बह्वभवत्तस्मात्तदेवेदमाकाशादि-कारणं कार्यस्यं परमे व्योमन् हृदयगुहायां निहितं तत्प्रत्ययाव-भासविशेषेणोपरुम्यमानमस्ति इत्येवं विजानीयादित्युक्तं भवति ।

तदेतसिन्नर्थे ज्राझणोक्त एप श्लोको मन्त्रो भवति । यथा पूर्वेषु अन्नमयाद्यात्मप्रकाशकाः पश्चखप्येवं सर्वान्तरतमात्मास्ति-त्वप्रकाशकोऽपि मन्त्रः कार्य-द्वारेण भवति ॥ १ ॥

इति ब्रह्मानन्द्वल्ल्यां पष्ठोऽनुवाकः ॥ ६ ॥

00000



# सप्तम अनुवाक

मग्नकी सुङतता एवं आनन्दरूपताका तथा मह्यवेत्ताकी अमयप्राप्तिका वर्णन

असद्वा इदमग्र आसीत् । ततो वै सदजायत । तदात्मानः स्वयमकुरुत । तस्मात्तत्मुकृतमुच्यत इति । यद्वै तत्सुकृतं रसो वै सः । रसः द्वोवायं रुष्ध्वानन्दी भवति । को ह्वोवान्यात्कः प्राण्याद् यदेष आकाश आनन्दो न स्यात् । एष ह्वोवानन्दयाति । यदा ह्वोवैष एत-सिन्नदृश्येऽनात्म्येऽनिरुक्तेऽनिरुयनेऽभयं प्रतिष्ठां विन्दते । अथ सोऽभयं गतो भवति । यदा ह्वोवैष एतस्मिन्नुदर-मन्तरं कुरुते । अथ तस्य भयं भवति । तत्त्वेव भयं विदुषो मन्वानस्य । तदृष्येष इलोको भवति ॥ १ ॥

पहले यह [जगत् ] असत् (अव्याकृत त्रसरूप) ही था। उसीसे सत् (नाम-रूपात्मक व्यक्त) की उत्पत्ति हुई। उस असत्ने स्वयं अपनेको ही [नाम-रूपात्मक जगद्रूपसे] रचा। इसल्यि वह सुकृत (स्वयं रचा हुआ) कहा जाता है। वह जो प्रसिद्ध सुकृत है सो निश्चय रस ही है। इस रसको पाकर पुरुष आनन्दी हो जाता है। यदि हृदयाकाशमें स्थित यह आनन्द (आनन्दस्वरूप आत्मा) न होता तो कौन व्यक्ति अपान-क्रिया करता और कौन प्राणन-क्रिया करता ? यही तो उन्हें आनन्दित करता है। जिस समय यह साधक इस अदृत्य क्रशरीर, अनिर्वाच्य और निराधार ब्रह्ममें अभय-स्थिति प्राप्त करता है उस

### तैत्तिरीयोपनिषद

समय यह अभयको प्राप्त हो जाता है; और जब यह इसमें थोड़ा-सा भी मेद करता है तो इसे भय प्राप्त होता है। वह ब्रह्म ही मेददर्शी विद्वानके लिये मयरूप है। इसी अर्थमें यह रलोक है। १ ॥

> इदमग्र आसीत् । | पहले यह [जगत् ] असत् ही था। 'असत्' इस शब्दसे, जिनके नाम-रूप व्यक्त हो गये हैं उन विशेष पदार्थोंसे विपरीत खमाववाला अव्याकृत ब्रह्म कहा जाता 21 इससे [ वन्ध्यापुत्रादि ] अत्यन्त असत् पदार्थ बतलाये जाने अमीष्ट नहीं हैं: क्योंकि असत्से सतका जन्म नहीं हो सकता । 'उदम' अर्थात नाम-रूप विशेषसे युक्त ब्याकृत जगत अग्रे-पहले अर्थात उत्पत्तिसे पूर्व 'असत्' शब्दवाच्य ब्रह्म ही था। उस असतसे ही सत् यानी जिसके नाम-रूपका विभाग हो गया है उस विशेषकी उरपत्ति हई।

> > तो क्या पितासे पुत्रके समान यह कार्यवर्ग उस [ ब्रह्म ] से विभिन्न है ? इसपर श्रुति कहती है-नहीं; उस 'असत्' शब्दवाच्य ब्रह्मने खयं अपनेको ही रचा। क्योंकि ऐसी बात है इसलिये वह ब्रह्म ही सुकुत अर्थात खयंकर्ता कहा जाता है, सबका कारण होनेसे ब्रह्म खयं कर्ता है—यह बात लोकमें प्रसिद्ध है।

असद्वा असदिति च्याकृत-संसम्छन्द-गच्याच्याङता- नामरूपविद्येषविप-ञ्जगदुत्वत्तिः रीतरूपमञ्याकृतं ब्रह्मोच्यते । न पुनरत्यन्तमेवा-सत् । न ह्यसतः सजन्मास्ति इदमिति नामरूपविशेषवदुव्याकृतं जगदग्रे पूर्वं प्रागुत्पत्तेर्व्रक्षेवास-च्छब्दवाच्यमासीत् । ततोऽसतो बै सत्प्रविभक्तनामरूपविशेष-मजायतोत्पन्नम् ।

208

किं ततः प्रविभक्तं कार्यमिति पितुरिव प्रत्रः, नेत्याह । तदस-च्छब्दवाच्यं स्वयमेवात्मानमेवा-कुरुत कृतवत् । यसादेवं तसा-द्रबौब सुकृतं स्वयंकर्त्रुच्यते । स्वयंकर्त त्रबोति प्रसिद्धं लोके सर्वकारणत्वात् ।

# विली २

#### शाङ्करभाष्यार्थ

अनु० ७]

खयमकरोत्सर्व यसादा सर्वात्मना तसात्व्रण्यरूपेणापि तदेव त्रहा कारणं सुकृतमुच्यते। सर्वथापि फलसंबन्धादि-त कारणं सकृतशब्दवाच्यं प्रसिद्धं लोके । यदि प्रण्यं यदि वान्यत्सा चेतनवत्कारणे प्रसिद्धिर्नित्ये सत्युपपद्यते । तसादस्ति तद्वझ इतश्रास्ति । सक्रतप्रसिद्धेः 1 कुतः ? रसत्वात् । कुतो रसत्व-प्रसिद्धिर्ब्रह्मण इत्यत आह-रसो बै यहै तत्सकृतम् I रसो नाम नदाणो सः **त्रप्तिहेतुरानन्दकरो** रसलक्षपत्वम् मधुराम्लादिः प्रसिद्धो लोके रसमेवायं लब्ध्वा प्राप्यानन्दी सुखी भवति । नासत आनन्द-हेतत्वं दृष्टं लोके । बाह्यानन्द-साधनरहिता अप्यनीहा निरेषणा

अथवा, क्योंकि सर्वरूप होने-से ब्रह्मने स्वयं ही इस सम्पूर्ण जगतकी रचना की है, इसलिये पण्यरूपसे भी उसका कारणरूप बह ब्रह्म 'सुकृत' कहा जाता है। लोकमें जो कार्य [ पुण्य अधवा पाप ] किसी भी प्रकारसे फलके सम्बन्धादिका कारण होता है वही 'सकत' शब्दके वाच्यरूपसे प्रसिद्ध होता है। वह प्रसिद्धि चाहे पुण्य-रूपा हो और चाहे पापरूपा किसी नित्य और सचेतन कारणके होनेपर ही हो सकती है। अतः उस सुकृतरूप प्रसिद्धिकी सत्ता होनेसे यह सिद्ध होता है कि वह त्रस है। बहा इसलिये भी है; किस लिये ! रस-खरूप होनेके कारण । ब्रह्मकी रसखरूपताकी प्रसिद्धि किस कारण-से है-इसपर श्रुति कहती है---

204

जो भी वह प्रसिद्ध सुकृत है वह निश्चय रस ही है । खट्टा-मीठा आदि तृप्तिदायक और आनन्दप्रद पदार्थ लोकमें 'रस' नामसे प्रसिद्ध है ही । इस रसको ही पाकर पुरुष आनन्दी अर्थात् सुखी हो जाता है । लोकमें किसी असत् पदार्थकी आनन्दहेतुता कभी नहीं देखी गयी । बहानिष्ठ निरीह और निरपेक्ष विद्वान् बाह्यसुखके साधनसे रहित होनेपर

# तैत्तिरीयोपनिषद्

बाह्य रसके लाभसे आनन्दित के रागन आनन्दराक देखे जाते

बिही २

होनेके समान आनन्दयुक्त देखे जाते हैं । निश्चय उनका रस ब्रह्म ही है । अतः रसके समान उनके आनन्दका कारणरूप वह ब्रह्म है ही ।

इसलिये भी ब्रह्म है; किसलिये ! प्राणनादि क्रियाके देखे जानेसे। जीवित पुरुषका यह पिण्ड भी प्राणकी सहायतासे प्राणन करता है और अपान वायके दारा अपानक्रिया करता है। इसी प्रकार संघातको प्राप्त हुए इन शरीर और इन्द्रियोंके द्वारा निष्पन्न होती हुई और भी वाय और इन्द्रियसम्बन्धिनी चेष्टाएँ देखी जाती हैं | यह वायु आदि अचेतन पदार्थोंका एक ही उद्देश्यकी सिद्धिके लिये परस्पर संहत ( अनु-कुल ) होना किसी असंहत ( किसी-से भी न मिले हुए ) चेतनके बिना नहीं हो सकता; क्योंकि और कडी ऐसा देखा नहीं जाता ।

इसी बातको श्रुति कहती है-यदि आकाश--परमाकाश अर्थात् बुद्धिरूप गुहामें छिपा हुआ यह आनन्द न होता तो छोकमें कौन अपान-किया करता और कौन प्राणन कर सकता; इसछिये वह ब्रह्म है ही, जिसके छिये कि शरीर

त्राह्मणा वाह्यरसलाभादिव सा-नन्दा दृञ्यन्ते विद्वांसः; नृतं त्रह्मेव रसस्तेषाम् । तसादस्ति तत्तेषामानन्दकारणं रसवद्रह्म । इतश्वास्ति; कुतः ? प्राणनादि-

क्रियादर्शनात् । अयमपि हि पिण्डो जीवतः प्राणेन प्राणित्य-पानेनापानिति । एवं वायवीया ऐन्द्रियकाश्व चेष्टाः संहतैः कार्य-करणैर्निर्वर्त्त्यमाना हत्र्यन्ते । तचैकार्थद्वत्तित्वेन संहननं नान्त-रेण चेतनमसंहतं संभवति । अन्यत्रादर्श्वनात् ।

तदाह-तद्यदि एष आकाशे परमे व्योम्नि गुहायां निहित आनन्दो न स्वान्न भवेत्को ह्येव लोकेऽन्यादपानचेष्टां कुर्यादि-त्यर्थः । कः प्राण्यात्प्राणनं वा कुर्यात्तसादस्ति तद्रह्म । यदर्थाः

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

#### शाङ्गरभाष्यार्थ

अनु० ७]

कार्यकरणत्राणनादिचेष्टास्तत्कृत एव चानन्दो लोकस्य ।

कुतः ? एप होव पर आत्मा आनन्दयात्यानन्दयति सुखयति लोकं धर्मानुरूपस् । स एवात्मा-नन्दरूपोऽविद्यया परिच्छिन्नो विभाव्यते प्राणिमिरित्यर्थः । भयाभयहेतुत्वादिद्वदविदुपोरस्ति तद्रह्म । सद्वस्त्वाश्रयणेन ह्यभयं भवति । नासद्वयस्त्वाश्रयणेन भयनिष्टत्तिरुपपद्यते ।

कथमभयहेतुत्वमित्युच्यते श्वागेऽभय- यदा होव यसादेप हेतल्यम् साधक एतसिन्त्र-हाणि किंविशिष्टेऽदृृश्ये दृश्यं नाम द्रष्टव्यं विकारो दर्शनार्थत्वाद्वि-कारस्य । न दृश्यमदृश्यमविकार इत्यर्थः । एतसिन्नदृश्येऽविकारे-ऽविषयभूते अनात्म्येऽशरीरे । यसाददृश्यं तसादनात्म्यं ते॰ ड॰ २३-२४और इन्द्रियकी प्राणन आदि चेष्टाएँ हो रही हैं; और उसीका किया हुआ लोकका आनन्द भी है।

200

ऐसा क्यों है है क्योंकि यह परमात्मा ही छोकको उसके धर्मा-नुसार आनन्दित-सुखी करता है। तात्पर्य यह है कि वह आनन्दरूप आत्मा ही प्राणियोंद्वारा अविधासे परिच्छिन्न मावना किया जाता है। अविद्वान्के मय और विद्वान्के अभयका कारण होनेसे भी ब्रह्म है; क्योंकि किसी सत्य पदार्थके आन्नयसे ही अभय हुआ करता है, असद्वस्तुके आश्रयसे भयकी निष्टत्ति होनी सम्भव नहीं है।

ब्रह्मका अभयहेतुत्व किस प्रकार है, सो बतलाया जाता है-क्योंकि जिस समय भी यह साधक इस ब्रह्ममें प्रतिष्टा-स्थिति अयोत आत्मभाव प्राप्त कर लेता 811 किन विशेषणोंसे युक्त ब्रह्ममें ? अहइयमें- इस्य देखे जानेवाले अर्थात विकारका नाम है; क्योंकि विकार देखे जानेके ही लिये है; जो दृश्य न हो उसे अदस्य अर्थात् अविकार कहते हैं। इस अदृश्य-अविकारी अर्थात् अविषयभूत, अनात्म्य-अ-शरीरमें । क्योंकि वह अदृइय है इसलिये अशरीर भी है और क्योंकि

## तै**त्तिरीयोपनि**षद

अशरीर है इसलिये अनिरुक्त है। निरूपण विशेषका ही किया जाता है और विशेष विकार ही होता है; किन्तु ब्रह्म सम्पूर्ण विकारका कारण होनेसे खयं अविकार ही है, इसलिये वह अनिरुक्त है। क्योंकि ऐसा है इसलिये वह अनिलयन है; निलयन आश्रयको कहते हैं; जिसका निल्यन न हो वह अनिलयन यानी अनाश्रय है। उस इस अदस्य, अनात्म्य, अनिरुक्त और अनिल्यन अर्थात् सम्पूर्ण कार्यधर्मोंसे विलक्षण ब्रह्ममें अभय प्रतिष्ठा-स्थिति यानी आरम-भावको प्राप्त करता है। उस समय उसमें भयके हेतुभूत नानाखको न देखनेके कारण अभयको प्राप्त हो जाता है। मुलमें 'अभयम्' यह क्रियाविशेषण है\* अचवा इसे 'अभयाम्' इस प्रकार अन्य ( स्त्री ) लिङ्गके रूपमें परिणत कर लेना चाहिये।

जिस समय यह अपने खरूपमें स्थित हो जाता है उस समय यह

\* अर्थात् अभयरूपसे प्रतिष्ठा-स्थिति यानी आत्मभाव प्राप्त कर लेता है।

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

यदा

द्यसौ

यसादनातम्यं तसादनिरुक्तम् । विशेषो हि निरुच्यते विशेषश्च विकारः । अविकारं च त्रझ. सर्वविकारहेतुत्वात्तसादनिरुक्तम् । तसादनिलयनं एवं यत निलयनं नीड आश्रयो न निलयनमनिलयनमनाधारं तसि-नेतसिनदृश्येऽनात्म्येऽनिरुक्ते-ऽनिलयने सर्वकार्यधर्मविलक्षणे ब्रह्मणीति वाक्यार्थः । अभयमिति क्रियाविशेषणम् । अभयामिति वा लिङ्गान्तरं परिणम्यते । प्रतिष्ठां स्थितिमात्मभावं विन्दते लभते । अथ तदा स तसिम्नानात्वस्य भयहेतोरविद्याकृतस्यादर्शनाद-

भयं गतो भवति ।

स्वरूपप्रतिष्ठो

भवति तदा नान्यत्पच्यति ना-

2019

बिली २

#### হাাক্লমোগ্যার্থ

अनु० ७]

न तो और कुछ देखता है, न और कुछ सुनता है और न और कुछ जानता ही है। अन्यको ही अन्यसे भय हुआ करता है, आत्मासे आत्मा-को भय होना सम्भव नहीं है। अतः आत्मा ही आत्माके अभयका कारण है । ब्राह्मण लोग ( ब्रह्मनिष्ठ पुरुष ) मयके कारणोंके रहते हुए भी सब ओरसे निर्भय दिखायी देते हैं। किन्तु भयसे रक्षा करनेवाले होनेपर ऐसा होना त्रहाके न उन्हें निर्मय असम्भव था । अतः देखनेसे यह सिद्ध होता है कि अभयका हेत्रमत ब्रह्म है ही।

यह साधक कव अभयको प्राप्त होता है ? [ ऐसा प्रश्न होनेपर कहते हैं-- ] जिस समय यह अन्य कुछ नहीं देखता और अपने आरमामें किसी प्रकारका अन्तर--मेद नहीं करता उस समय ही यह अभयको प्राप्त होता है--यह इसका तारपर्य है । किन्तु जिस समय अविधावस्था-में यह अविधायस्त जीव तिमिररोगी-को दिखायी देनेवाले दूसरे चन्द्रमाके समान अविधादारा प्रस्तुत किये हुए पदार्थोंको देखता है तथा इस आरमा यानी ब्रह्ममें थोड़ा-सा भी अन्तर--छिद्र अर्थात् मेददर्शन करता है--

न्यच्छूणोति नान्यदिजानाति। अन्यस्य ह्यन्यतो भयं भवति नात्मन एवात्मनो भयं युक्तम्। तसादात्मैवात्मनोऽभयकारणम् । सर्वतो हि निर्भया त्राह्मणा दृश्वन्ते सत्सु भयहेतुपु तचा-युक्तमसति भयत्राणे त्रह्मणि । तसात्तेपामभयदर्शनादस्ति तद-भयकारणं त्रह्मेति ।

कदासावभयं गतो भवति साधको यदा ना-मेहदर्शनमेव भयहेतुः न्यत्पइयत्यात्मनि चान्तरं भेदं न कुरुते तदाभयं गतो भवतीत्यभिग्रायः L यदा पुनरविद्यावस्थायां हि यसा-देषोऽविद्यावानविद्यया त्रत्युप-व्यापितं वस्तु तैमिरिकद्वितीय-चैतसिन चन्द्रवत्पश्यत्यातमनि जन्मणि उद्दि, अरमल्पमध्यन्तरं छिद्रं मेददर्शनं करुते । मेददर्शन-

### [ वङ्घी २

## तैत्तिरीयोपनिषद्

मेददर्शन ही भयका कारण है, अतः तात्पर्य यह है कि यदि यह योड़ा-सा भी मेद देखता है—तो उस आत्माके मेददर्शनरूप कारणसे उसे भय होता है। जतः अज्ञानीके छिये आत्मा ही आत्माके भयका कारण है।

यहाँ श्रुति इसी बातको कहती है--मेददर्शी विद्वान्के लिये वह ब्रह्म ही मयरूप है। मुझसे भिन्न ईश्वर और है तथा मैं संसारी जीव और हूँ इस प्रकार उसमें योडा-सा मी अन्तर करनेवाले उसे एकरूपसे न माननेवाले विद्वान् ( मेदज्ञानी ) के लिये वह मेदरूपसे देखा गया ईश्वरसंज्ञक ब्रह्म ही मयरूप हो जाता है। अतः जो पुरुष एक अभिन्न आत्मतत्त्वको नहीं देखता यह विद्वान् होनेपर भी अविद्वान् ही है।

अपनेको उच्छेब (नाशवान्) माननेवालेको ही उच्छेदका कारण देखनेसे भय हुआ करता है। उच्छेदका कारण तो अनुच्छेब (अविनाशी) ही होता है। अतः यदि कोई उच्छेदका कारण न होता तो उच्छेब पदार्थोंमें उसके देखनेसे

मेव हि भयकारणमल्पमपि भेदं पञ्च्यतीत्यर्थः। अथ तसाद्भदेददर्श-नाद्धेतोरस्य भेददर्शिन आत्मनो भयं भवति। तसादात्मैवात्मनो भयकारणमविदुपः।

तदेतदाह । तद्रह्म त्वेव भयं मेददर्शिनो विदुष ईश्वरोऽन्यो मत्तोऽहमन्यः संसारी इत्येवं विदुषो भेददृष्टमीश्वराख्यं तदेव त्रबाख्यमप्यन्तरं कुर्वतो भयं भवत्येकत्वेनामन्वानस्य । तसा-दिद्रानप्यविद्रानेवासौ योऽयमे-कमभिन्नमात्मतत्त्वं न पद्यति । उच्छेदहेतुदर्शनाद्रयुच्छेदा-भिमतस्य भयं भवति । अनु-च्छेद्यो ह्यूच्छेद् हेतुस्तत्रासत्युच्छेद-हेतावच्छेद्ये न तहर्शनकार्य भयं

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

#### शाहरमाण्यार्थ

युक्तम् । सर्वं च जगद्भयवद् दश्यते । तसाजगतो भयदर्श-नाइम्यते नूनं तदत्ति भयकारण-मुच्छेदहेतुरनुच्छेद्यात्मकं यतो जगद्विभेतीति । तदेतसिज्ञप्यर्थ एष श्लोको भवति ॥ १ ॥

अनु० ७ ]

होनेबाला भय सम्भव नहीं था । किन्तु सारा ही संसार भययुक्त देखा जाता है । अतः जगत्को भय होता देखनेसे जाना जाता है कि उसके भयका कारण उच्छेदका हेतुमूत किन्तु स्वयं अनुच्छेबरूप ब्रह्म है, जिससे कि जगत् भय मानता है | इसी अर्थमें यह क्षोक भी है ॥ १ ॥

इति ब्रह्मानन्द्वरूखां सप्तमोऽनुवाकः ॥ ७ ॥



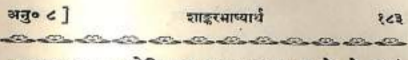
# अष्टम अनुवाक

नद्मानन्दके निरतिशयत्वकी मीमांसा

भीषास्माद्वातः पवते । भीषोदेति सूर्यः । भीषास्मा-दग्निश्चेन्द्रश्च । मृत्युर्धावति पञ्चम इति । सैषानन्दस्य मीमाश्सा भवति । युवा स्यात्साधुयुवाध्यायक आशिष्ठो दृढिष्ठो बलिष्ठस्तस्येयं पृथिवी सर्वा वित्तस्य पूर्णा स्यात् । स एको मानुष आनन्दः । ते ये शतं मानुषा आनन्दाः ॥१॥

स एको मनुष्यगन्धर्वाणामानन्दः । श्रोत्रियस्य चाकामहतस्य । ते ये शतं मनुष्यगन्धर्वाणामानन्दाः । स एको देवगन्धर्वाणामानन्दः । श्रोत्रियस्य चाकामह-तस्य । ते ये शतं देवगन्धर्वाणामानन्दाः । स एकः पितृणां चिरलोकलोकानामानन्दः । श्रोत्रियस्य चाकामहतस्य । ते ये शतं पितृणां चिरलोकलोकानामानन्दाः । स एक आजानजानां देवानामानन्दः ॥ २ ॥

श्रोत्रियस्य चाकामहतस्य । ते ये शतमाजानजानां देवानामानन्दाः । स एकः कर्मदेवानां देवानामानन्दः । ये कर्मणा देवानपियन्ति । श्रोत्रियस्य चाकामहतस्य । ते ये शतं कर्मदेवानां देवानामानन्दाः । स एको देवा-



नामानन्दः । श्रोत्रियस्य चाकामहतस्य । ते ये शतं देवानामानन्दाः । स एक इन्द्रस्यानन्दः ॥ ३ ॥

श्रोत्रियस्य चाकामहतस्य । ते ये शतमिन्द्रस्या-नन्दाः । स एको ब्रहस्पतेरानन्दः । श्रोत्रियस्य चाका-महतस्य । ते ये शतं ब्रहस्पतेरानन्दाः । स एकः प्रजा-पतेरानन्दः । श्रोत्रियस्य चाकामहतस्य । ते ये शतं प्रजापतेरानन्दाः । स एको ब्रह्मण आनन्दः । श्रोत्रियस्य चाकामहतस्य ॥ ४ ॥

इसके भयसे वाय चलता है, इसीके भयसे सूर्य उदय होता है तया इसीके भयसे अग्नि, इन्द्र और पाँचवाँ मृत्यु दौड़ता है। अब यह [ इस ब्रह्मके ] आनन्दकी मीमांसा है---साधु स्वभाववाला नवयुवक, बेद पढ़ा हुआ, अत्यन्त आशावान् [ कभी निराश न होनेवाटा ] तथा अत्यन्त दढ़ और बलिष्ठ हो एवं उसीकी यह धन-धान्यसे पूर्ण सम्पूर्ण वयिवी भी हो। [ उसका जो आनन्द है ] वह एक मानुप आनन्द है; इसे जो सौ मानुष आनन्द हैं ॥ १ ॥ वही मनुष्य-गन्ध्योंका एक आनन्द है तथा वह अकामहत ( जो कामनासे पीड़ित नहीं है उस ) ओत्रियको भी प्राप्त है । मनुष्य-गन्धवेंकि जो सौ आनन्द हैं वही द्ववगन्धर्वका एक आनन्द है और वह अकामहत ओत्रियको भी प्राप्त है। द्वयगन्धवोंके जो सौ आनन्द हैं वही नित्यलेकमें रहनेवाले पितृगणका टक आनन्द है और वह अकामहत श्रोत्रियको भी प्राप्त है। चिरलोक-निवासी पित्रणके जो सौ आनन्द हैं वही आजानज देवताओंका एक लानन्द है। २ ॥ और वह अकामहत श्रोत्रियोंको भी प्राप्त है। आजानज द्वताओंके जो सौ आनन्द हैं वही कर्मदेव देवताओंका, जो कि [ अग्निहोत्रादि ] कर्म करके देवत्वको प्राप्त होते हैं, एक आनन्द है और

## तैत्तिरीयोपनिषद

बह अकामहत श्रोत्रियको भी प्राप्त है। कर्मदेव देवताओंके जो सौ आनन्द हें बही देवताओंका एक आनन्द है और वह अकामहत ओत्रियको भी प्राप्त है। देवताओंके जो सौ आनन्द हैं वही इन्द्रका एक आनन्द है ॥ २ ॥ तथा वह अकामहत ओत्रियको भी प्राप्त है। इन्द्रके जो सौ आनन्द हैं वही बहस्पतिका एक आनन्द है और वह अकामहत ओत्रियको मी प्राप्त है। ब्रहस्पतिके जो सौ आनन्द हैं वही प्रजापतिका एक आनन्द है और वह अकामहत ओत्रियको भी प्राप्त है। प्रजापतिके जो सौ भानन्द हैं वही ब्रह्माका एक आनन्द है और वह अकामहत श्रोत्रियको भी प्राप्त है ॥ १ ॥

भीषा भयेनासादातः पवते । इसकी भीति अर्थात भयसे वायु चलता है, इसीकी भीतिसे सुर्य सर्यः भीषोदेति उदित होता है और, इसके भयसे मद्मानुशासनम् भीषासादग्निथेन्द्रथ ही अग्नि, इन्द्र तथा पाँचवौं मृस्य दौडता है । याय आदि देवगण मृत्युर्धावति पञ्चम इति । वाता-परमपजनीय और स्वयं समर्थ होने-दयो हि महाईाः खयमीश्वराः पर भी अत्यन्त अमसाध्य खलने आदिके कार्यमें नियमानसार प्रवत्त सन्तः पवनादिकार्येष्वायासबह-हो रहे हैं। यह बात उनका कोई लेषु नियताः प्रवर्तन्ते । तद्यक्तं शासक होनेपर ही सम्भव है। क्योंकि उनकी नियमसे प्रवृत्ति होती प्रशास्तरि सतिः यसान्नियमेन है इसलिये उनके भयका कारण और तेषां प्रवर्तनम् । तसादस्ति भय-उनपर शासन करनेवाला ब्रह्म है। जिस प्रकार राजाके भयसे सेवक कारणं तेषां प्रशास्त ब्रह्म छोग अपने-अपने कामोंमें छगे रहते भूत्या इव राज्ञोऽसा-हैं उसी प्रकार वे इस ब्रह्मके भयसे हजाणो भयेन प्रवर्तन्ते । तच प्रवृत्त होते हैं. वह उनके भयका भयकारणमानन्दं त्रहा । कारण ब्रह्म आनन्दस्वरूप है ।

१. पूर्वोक्त बायु आदिके कमसे गणना किये जानेपर पाँचयाँ होनेके कारण मूखको पाँचवाँ कहा है।

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

828

यतस्ते

विली २

शाङ्करमाष्यार्थ

उस इस ब्रक्षके आनन्दकी यह मीमांसा—विचारणा है । उस आनन्दकी क्या बात विचारणीय है, इसपर कहते हैं—'क्या वह आनन्द लौकिक सुखकी मौति विषय और विषयको प्रहण करने-बालेके सम्बन्धसे होनेवाला है अयबा खाभाबिक ही है ?' इस प्रकार यही उस आनन्दकी मीमांसा है ।

उसमें जो लौकिक आनन्द बाह्य और शारीरिक साधन-सम्पत्तिके कारण उख्छा गिना जाता है ब्रह्मानन्दके ज्ञानके लिये यहाँ उसीका निर्देश किया जाता है। इस प्रसिद्ध आनन्दके द्वारा ही जिसकी बुद्धि विषयोंसे हटी हुई है उस ब्रह्मवेत्ताको अनुभव होनेवाले आनन्दका ज्ञान हो सकता है।

छौकिक आनन्द भी ब्रह्मानन्दका ही अंश है। अविधासे विज्ञानके तिरस्कृत हो जानेपर और अविधाका उत्कर्ष होनेपर प्राक्तन कर्मवश विषयादि साधनोंके सम्बन्धसे ब्रह्मा आदि जीवोंद्वारा अपने-अपने विज्ञाना-नुसार भावना किया जानेके कारण ही वह छोकर्मे अस्थिर और छौकिक

तस्यास्य त्रह्मण आनन्दस्यैषा मकानन्दा-सोमांसा विचारणा <sup>स्रोचनन्</sup> भवति । किमान-न्दस्य मीमांस्यमित्युच्यते । किमानन्दो विषयविषयिसंबन्ध-जनितो स्त्रोकिकानन्दवदाहोस्वित् स्वाभाविक इत्येवमेषानन्दस्य मीमांसा ।

अनु० ८ ]

तत्र लौकिक आनन्दो वाह्या-ध्यात्मिकसाधनसंपत्तिनिमित्त उत्कुष्टः । स य एष निर्दिश्यते ब्रह्मानन्दानुगमार्थम् । अनेन हि प्रसिद्धेनानन्देन व्यावृत्तविषय-बुद्धिगम्य आनन्दोऽनुगन्तुं श्रक्यते ।

लौकिकोऽप्यानन्दो ब्रह्मानन्द-स्यैव मात्रा अविद्यया तिरस्क्रिय-माणे विज्ञान उत्कृष्यमाणायां चाविद्यायां ब्रह्मादिभिः कर्म-वशाद्ययाविज्ञानं विषयादिसा-धनसंबन्धवशाच विभाव्यमानश्च लोकेऽनवस्थितो लौकिकः संप-

# [ वह्वी २

# तैत्तिरीयोपनिषद्

आनन्द हो जाता है । कामनाओंसे पराभूत न होनेवाले विद्वान् ओत्रिय-को प्रत्यक्ष अनुभव होनेवाला वह ब्रह्मानन्द ही मनुष्य-गन्धर्व आदि आगे-आगेकी मूमियोंमें हिरण्यगर्म-पर्यन्त अविद्या, कामना और कर्मका हास होनेसे उत्तरोत्तर सौ-सौ गुने उत्कर्षसे आविर्भूत होता है । तया वियाद्वारा अविद्याजनित विषय-विषयि-विभागके निष्टत्त हो जानेपर वह खाभाविक परिपूर्ण एक और अद्वैत आनन्द हो जाता है--इसी अर्यको समझानेके लिये श्रुति कहती है--

युवा अर्थात् पूर्ववयस्क, जो साधुयुवा अर्थात् जो साधु भी हो और युवा भी—इत प्रकार साधुयुवा शब्द 'युवा' का विशेषण है; लोकमें युवा भी असाध हो सकता है और साधु भी अयुवा हो सकता है, जो युवा हो-साधुयुवा इसीलिये हो' इस प्रकार विशेषणरूपसे कहा है। तथा अध्यायक-वेद पढ़ा हुआ, आशिष्ठ-अत्यन्त आशावान, द्दिष्ठ—अत्यन्त दृढ और बलिष्ठ— अति बलवान् हो; इस प्रकार जो इन आध्यात्मिक साधनोंसे सम्पन्न हो; और उसीकी, यह धनसे अर्थात्

यते । स एवाविद्याकामकर्माप-कर्षेण मनुष्यगन्धर्वाद्यत्तरोत्तर-भूमिष्वकामहतविद्वच्छोत्रियप्र-त्यक्षो विभाव्यते शतगुणोत्तरो-त्तरोत्कर्पेण यावद्धिरण्यगर्भस्य त्रस्नण आनन्द इति । निरस्ते त्वविद्याकृते विषयविषयिविभागे विद्यया स्वाभाविकः परिपूर्ण एक आनन्दोऽद्वैतो भवतीत्येत-मर्थं विभावयिष्यन्नाह ।

युवा प्रथमवयाः साधुयुवेति साधुश्वासौ युवा चेति यूनो विशेषणम् । युवाप्यसाधुर्भवति साधुरप्ययुवातो विशेषणं युवा सात्साधुयुवेति । अध्यायको-ऽधीतवेदः । आशिष्ठ आशास्त्-तमः । दृढिष्ठो दृढतमः । बलिष्ठो बलवत्तमः । एवमाध्यात्मिक-साधनसंपन्नः । तस्येयं पृथिव्युवीं

#### शाङ्करमाष्यार्थ

अनु० ८]

उपमोगके साधनसे तथा लौकिक और पारलौकिक कर्मके साधनसे सम्पन्न सम्पूर्ण पृथिवी हो—अर्थात् जो राजा यानी पृथिवीपति हो; उसका जो आनन्द है वह एक मानुष आनन्द यानी मनुष्योंका एक प्रकुष्ट जानन्द है।

223

ऐसे जो सौ मानुष आनन्द हैं वही मनुष्य-गन्धवेका एक आनन्द है । मानुष आनन्दसे मनुष्य-गन्धवों-का आनन्द सौ गुना उत्कृष्ट होता है। जो पहले मनुष्य होकर फिर कर्म और उपासनाकी विशेषतासे गन्धर्वत्वको प्राप्त हुए हैं वे मनुष्य-गन्धर्व कडळाते हैं । वे अन्तर्धानादि-की शक्तिसे सम्पन्न तथा सूक्ष्म शरीर और इन्द्रियोंसे युक्त होते हैं, इसलिये उन्हें [ शीतोष्णादि द्वन्द्वोंका ] थोडा होता है तथा वे प्रतिद्यति द्वन्द्वोंका सामना करनेवाले सामर्थ्य और साधनसे सम्पन्न होते हैं। शीतोष्णादि द्वन्द्वसे उस अतः प्रतिहत न होनेवाले तथा [ उसका आघात होनेपर ] उसका प्रतीकार करनेमें समर्थ मनुष्यगन्धर्वको चित्त-प्रसाद प्राप्त होता है और उस प्रसादविशेषसे उसके सुखविशेवकी

सर्वा वित्तस्य वित्तेनोपभोगसाध-नेन दृष्टार्थेनादृष्टार्थेन च कर्म-साधनेन संपन्ना पूर्णा राजा पृथिवीपतिरित्यर्थः । तस्य च य आनन्दः स एको मानुपो मनु-ध्याणां प्रकुष्ट एक आनन्दः ।

ते ये शतं मानुषा आनन्दाः स एको मनुष्यगन्धर्वाणामानन्दः। मानुपानन्दाच्छतगुणेनोत्कृष्टो मनुष्यगन्धर्वाणामानन्दो भवति। मनुष्याः सन्तः कर्मविद्याविशेषा-द्रन्धर्वत्वं प्राप्ता मनुष्यगन्धर्वाः । ह्यन्तर्धानादिशक्तिसंपन्नाः ते **स्टम्मकार्यकरणाः** । तसात्प्रति-बाताल्पत्वं तेषां इन्द्रप्रतिघात-द्यक्तिसाधनसंपत्तिश्च ततो-ऽप्रतिहन्यमानस्य प्रतीकारवतो मनुष्यगन्धर्वस स्याचित्तप्रसादः। नत्प्रसादविशेषात्सुखविशेषाभि-

# तैत्तिरीयोपनिषद्

[बल्ली २

व्यक्तिः । एवं पूर्वस्याः पूर्वस्या भूमेरुत्तरस्याम्रुत्तरस्यां भूमौ प्रसादविग्नेषतः शतगुणेनानन्दो-त्कर्ष उपपद्यते ।

266

प्रथमं त्वकामहताग्रहणं मच-व्यविषयभोगकामानभिहतस्य ओत्रियस मनुष्यानन्दाच्छत-गुणेनानन्दोत्कर्षो मनुष्यगन्धर्वेण इत्येवमर्थम् । तल्यो वक्तव्य साधयवाध्यायक इति ओत्रिय-त्वाष्ट्रजिनत्वे गुह्येते । ते ह्यवि-शिष्टे सर्वत्र । अकामहतत्वं तु विषयोत्कर्पापकर्षतः सुखोत्कर्पा-पक्रपीय विशेष्यते । अतोऽकाम-

हतग्रहणम्, तद्विशेषतः शतगुण-

अभिव्यक्ति होती है । इस प्रकार पूर्व-पूर्व भूमिकी अपेक्षा आगे-आगे-की भूमिमें प्रसादकी विशेषता होने-से सी-सी गुने आनन्दका उल्कर्ष होना सम्भव ही है ।

ि आगेके सब वाक्योंके साथ रहनेवाला ] 'श्रोत्रियस्य चाकामह-पहले मानुष तत्य' यह वा∓य इसलिये ग्रहण आनन्दके साथ ] कि विषय-भोग नहीं किया गया और कामनाओंसे ब्याकुळ न रहने-वाले ओत्रियके आनन्दका उरकषे मानुव आनन्दकी अपेक्षा सी गुना अर्थात् मनुष्यगन्धर्वके आनन्दके तुल्य बतलाना है । श्रुतिमें 'साध-युत्रा' और 'अध्यायक' ये दो विशेषण िसार्वभौम राजाका ] श्रोत्रियख निष्पापरव प्रदर्शित करनेके ओर छिये प्रहण किये जाते हैं। इन्हें आगे भी सबके साथ समानभावसे समझना चाहिये । विषयके उरकर्ष और अपकर्षसे सुखका भी उत्कर्ष और अपकर्ष हि किन्त होता कामनारहित पुरुषके लिये सुखका उरकर्ष या अपकर्ष हुआ नहीं ] इसीलिये अकामहतत्वकी करता और विशेषता इसीसे 쿦 'अकामहत' पद ग्रहण किया गया उससे विशिष्ट पुरुषके हे । अतः

**सुखोत्क**र्थोपलञ्घेरकामहतत्वस

परमानन्द् प्राप्तिसाधनत्वविधाना-

र्थम् । च्याख्यातमन्यत् ।

देवगन्धर्वा जातित एव। चिरलोकलोकानामिति पितॄणां विशेषणम् । चिरकालस्थायी लोको येषां पितॄणां ते चिर-लोकलोका इति । आजान इति देवलोकस्तसिजाजाने जाता आ-जानजा देवाः सार्तवर्मविशेषतो देवस्थानेषु जाताः ।

कर्मदेवा ये वैदिकेन कर्मणा-ग्निहोत्रादिना कैवलेन देवान-पियन्ति । देवा इति त्रयस्तिंश-द्वविर्भ्रजः । इन्द्रस्तेषां स्वामी तस्याचार्यो वृह्दस्पतिः । प्रजा-पतिर्विराट् । त्रैलोक्यशरीरो त्रद्या समष्टिव्यष्टिरूपः संसारमण्डल-ज्यापी ।

यत्रैत आनन्दभेदा एकतां <del>गच्छन्ति धर्म</del>श्च तन्त्रिमित्तो ज्ञानं सुखका सौगुना उत्कर्ष देखा जाता है; अत: अकामहतत्कको परमानन्द-की प्राप्तिका साधन बतखानेके छिपे 'अकामहत' विशेषण ग्रहण किया है। और सबकी ज्याख्या पहले की जा चुकी है।

देवगन्धर्य-जो जन्मसे ही गन्धर्य हों 'चिरलोकलेकानाम्' (चिरस्यायी लोकमें रहनेवाले) यह पितृगणका विशेषण है। जिन पितृगणका चिरस्थायी लोक है वे चिरलोक-लोक कहे जाते हैं। 'आजान' देवलेकका नाम है, उस आजानमें जो उत्पन्न हुए हैं वे देवगण 'आजानज' हैं, जो कि स्मार्त्त कर्म-विशेषके कारण देवस्थानमें उत्पन्न हुए हैं।

जो केवल अग्निहोत्रादि बैदिक कर्मसे देवमावको प्राप्त हुए हैं वे 'कर्मदेव' कहलाते हैं। जो तैंतीस देवगण यज्ञमें हविर्माग लेनेवाले हैं वे ही यहाँ 'देव' शब्दसे कहे गये हैं। उनका खामी इन्द्र है और इन्द्रका गुरु बृहस्पति है। 'प्रजापति' का अर्थ विराट् है, तथा त्रैलेक्पशरीर-धारी ब्रह्मा है जो समष्टि-व्यष्टिरूप और समस्त संसारमण्डलमें व्याप्त है। जहाँ ये आनन्दके मेद एकताको प्राप्त होते हैं [ अर्थात् एक ही गिने जाते हैं] तथा जहाँ

590

[ बल्ली २

# तैत्तिरीयोपनिषद्

29.0

उससे होनेवाले धर्म एवं ज्ञान तथा तद्विषयक अकामहतत्व सबसे बढे हुए हैं वह यह हिरण्यगर्भ ही ब्रह्मा है। उसका यह आनन्द श्रोत्रिय, निष्पाप और अकामहत पुरुषदारा सर्वत्र प्रत्यक्ष उपछच्छ किया जाता है। इससे यह जाना जाता है कि िनिष्पापस्त्र, और अकामहतरव ओत्रियत्व ] ये तीन उसके साधन हैं। इनमें श्रोत्रियत्व और निष्पापत्व तो नियत ( न्यूनाधिक न होनेवाले ) धर्म Ĩ अकामहतत्वका किन्त उत्तरोत्तर उत्कर्ष होता है; इसलिये प्रकृष्ट-साधनरूपसे यह जाना जाता है ।

अकामहतत्वके प्रकर्षसे उस उपलम्ध होनेवाला तथा श्रोत्रियको प्रत्यक्ष अनुभव होनेवाला वह ब्रह्माका आनन्द जिस परमानन्दकी मात्रा अर्थात् केवल एकदेशमात्र है, जैसा कि ''इस आनन्दके लेशसे ही अन्य प्राणी जीवित रहते हैं'' इस अन्य श्रुतिसे सिद्ध होता है, वह यह हिरण्यगर्भका आनन्द, जिस-( लेशमात्र आनन्द ) की मात्राएँ समुद्रके जल्की बुँदोंके समान विभक्त हो पुनः उसमें एकरवको

ान-च तद्रिपयमकामहतत्व च रतिशयं यत्र स एप हिरण्यगर्भो त्रझा. तस्यैष आनन्दः ओत्रि-येणावजिनेनाकामहतेन च सर्वतः प्रत्यक्षमुपलभ्यते । तसादेतानि साधनानीत्यवगम्यते । त्रीणि तत्र ओत्रियत्वाव्रजिनत्वे अकामहतत्वं तूत्कृष्यत नियते इति प्रकृष्टसाधनतावगम्यते । तस्याकामहतत्वप्रकर्षतश्चोपल-भ्यमानः श्रोत्रियप्रत्यक्षो त्रह्मण आनन्दो यस्य परमानन्दस्य मात्रैकदेशः । "एतस्यैवानन्द-स्यान्यानि भूतानि मात्रामुप-जीवन्ति" (बू॰ उ॰ ४। ३। ३२) इति अत्यन्तरात् । स एष आनन्दो यस मात्राः समुद्राम्भस इव विश्रयः प्रविभक्ता यत्रैकतां

| अनु• ८ ] शाङ्कर                                          | માઘ્યાર્થ રવર                                              |
|----------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| गताः स एष परमानन्दः खा-<br>भाविकोऽद्वैतत्वादानन्दानन्दि- | से स्वाभाविक परमानन्द है । इसमें<br>आनन्द और आनन्दीका अमेद |
| नोश्चाविभागोऽत्र ॥ १-४ ॥                                 | है॥ १-४॥                                                   |

वसारमैक्य-दृष्टिका उपसंहार

तदेतन्मीमांसाफलमुपसंडियते- अब इस मीमांसाके फल्का उपसंहार किया जाता है---

स यश्चायं पुरुषे यश्चासावादित्ये स एकः । स य एवंविदस्साळ्ळोकात्प्रेत्य । एतमन्नमयमात्मानमुपसंक्रामति । एतं प्राणमयमात्मानमुपसंक्रामति । एतं मनोमयमात्मान-मुपसंक्रामति । एतं विज्ञानमयमात्मानमुपसंक्रामति । एत-मानन्दमयमात्मानमुपसंक्रामति । तदप्येष श्लोको भवति ॥ ५ ॥

वह, जो कि इस पुरुष (पश्चकोशात्मक देह) में है और जो यह आदित्यके अन्तर्गत है, एक है। वह, जो इस प्रकार जाननेवाळा है, इस लोक ( दृष्ट और अदृष्ट विषयसमूह) से निवृत्त होकर इस अनमय आत्माको प्राप्त होता है [ अर्थात् विषयसमूहको अनमय कोशसे पृथक् नहीं देखता ]। इसी प्रकार वह इस प्राणमय आत्माको प्राप्त होता है, इस मनोमय आत्माको प्राप्त होता है, इस विज्ञानमय आत्माको प्राप्त होता है एवं इस आनन्दमय आत्माको प्राप्त होता है। उसीके विषयमें यह स्टोक है ॥ ५ ॥

यो गुहायां निहितः परमे जो आकाशसे लेकर अनमय कोशपर्यन्त कार्यकी रचना करके उसमें अनुप्रविष्ट हुआ परमाकाशके मंधरः कार्यं सृष्ट्वान्त्रमया- भीतर बुद्धिरूप गुहामें स्थित है

## तै**त्तिरीयोपनिषद्**

[ बल्ली २

न्तं तदेवानुप्रविष्टः स य इति निर्दिश्यते । कोऽसौ १ अयं पुरुषे, यश्वासावादित्ये यः परमानन्दः श्रोत्रियप्रत्यश्चो निर्दिष्टो यस्यैक-देशं त्रबादीनि सूतानि सुखा-होण्युपजीवन्ति स यश्वासावा-दित्य इति निर्दिश्यते । स एको मिन्नप्रदेशस्यघटाकाशैकत्ववत् ।

नजु तन्निर्देशे स यथायं पुरुष इत्यविशेषतोऽघ्यात्मं न युक्तो निर्देशः, यथायं दक्षिणे-ऽक्षन्निति तु युक्तः, प्रसिद्धत्वात् । न, पराधिकारात् । परो बात्मात्राधिकृतोऽदृश्येऽनात्म्ये भीषासाद्वातः पत्रते सैषानन्दस्य मीमांसेति । न बकसादप्रकृतो

उसीका 'स यः' (वह जो) इन पदौंदारा निर्देश किया जाता है। वह कौन है ! जो इस पुरुषमें है और जो श्रोत्रियके लिये प्रस्यक्ष बतलाया हुआ परमानन्द आदिखमें हैं; जिसके एक देशके आश्रयसे ही सुखके पात्रीभूत ब्रह्मा आदि जीव जीवन धारण करते हैं उसी आनन्द-को स्त यश्चासाबादित्ये' इन पदों-द्वारा निर्दिष्ट किया 音 1 जाता मिन्न-प्रदेशस्थ घटाकाश ओर महाकाशके एकखके समान [ उन दोनों उपाधियोंमें स्थित ] वह आनन्द एक है।

*शङ्का*—किन्तु उस आनन्दका निर्देश करनेमें 'वह जो इस पुरुषमें है' इस प्रकार सामान्यरूपसे अध्यात्म पुरुषका निर्देश करना उचित नहीं है, बल्कि 'जो इस दक्षिण नेत्रमें है' इस प्रकार कहना ही उचित है; क्योंकि ऐसा ही प्रसिद्ध है।

समाधान--नहीं, क्योंकि यहाँपर आत्माका अधिकरण है। 'अदृइये-Sनात्म्ये' 'भीषास्माद्वातः पवते' तथा 'सैषानन्दस्य मीमांसा' आदि वाक्यों-के अनुसार यहाँ परमात्माका ही प्रकरण है। अतः जिसका कोई प्रसङ्ग नहीं है उस [ दक्षिणनेत्रस्थ

अन्० ८]

#### शाङरभाष्याध

परमात्मविज्ञान च विवक्षितम् । तसात्पर एव निर्दिश्यते 'स एकः' इति । जाता है। नन्वानन्दस्य मीमांसा प्रकता मद्रा-यहाँ तो आनन्दकी मीमांसाका प्रकरण है, इसलिये तस्या अपि फलसुपसंहत्तेव्यम् । उसके फलका उपसंहार भी करना अभिनः खाभाविक ही चाहियेः आनन्दः और खामाविक आनन्द परमात्मेव विषयविषयि-न ही है, वह विषय और विषयीके सम्बन्धसे होनेवाटा आनन्द नहीं है । संबन्धजनित इति । मध्यस्थ-'जो आनन्द इस पुरुषमें नन तदनुरूप एवायं निर्देशः हे और जो इस आदित्यमें है वह एक है' इस प्रकार भिन्न आश्रयोंमें

'स यथायं पुरुषे यथासावादित्ये स एकः' इति भिन्नाधिकरणस्य-

विशेषोपमर्देन । नन्वेवमप्यादित्यविशेषग्रहण-

जङ्गा-किन्तु, इस प्रकार भी 'आदित्य' इस विशेष पदार्थका महण करना व्यर्थ ही है ।

> समाधान-उस्कर्ष और अपकर्षका निषेध करनेके लिये होनेके कारण यह व्यर्थ नहीं है। मूर्त्त और अमूर्त्तरूप द्वैतका परम उत्कर्ष सूर्यके अन्तर्गत है; वह यदि पुरुषगत विशेषके बाध-

स्थित विशेषका निराकरण करके

जो निर्देश किया गया है वह तो

इस प्रसंगके अनुरूप ही है।

मनर्थकम् । नानर्थकम्, उत्कर्षापकर्षा-वोहार्थत्वात् । द्वैतस्य हि मूर्ता-मर्तलक्षणस्य पर उत्कर्षः सवि-चेत्पुरुषगत-ज्ञभ्यन्तगतः 20 30 24-28-

पुरुष ] का अकस्मात निर्देश करना उचित नहीं है । यहाँ परमात्माका विज्ञान वर्णन करना ही अभीष्ठ है: इसलिये 'वह' एक है' इस वाक्यसे परमात्माका ही निर्देश वित्या

क्योंकि

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

अखण्ड

परमात्मा

# तैत्तिरीयोपनिषद्

दारा परमानन्दकी अपेक्षा उसके तुल्प ही सिद्ध होता है तो उस गतिको प्राप्त हुए पुरुषका कोई उत्कर्ष या अपकर्ष नहीं रहता और यह निर्भय स्थितिको प्राप्त कर लेता है; अत: यह कथन उचित ही है।

ब्रह्म है या नहीं—इस अनुप्रश्नकी ब्याख्या कर दी गयी। कार्यरूप रसकी प्राप्ति, प्राणन, अभय-प्रतिष्ठा और भयदर्शन आदि युक्तियोंसे वह आकाशादिका कारणरूप ब्रह्म है ही-इस प्रकार एक अनुप्रश्नका किया गया। दूसरे दो निराकरण अनुप्रश्न विद्वान् और अविद्वान्की और ब्रह्मकी अप्राप्तिके जन्मप्राप्ति विषयमें हैं । उनमें अग्तिम अनुप्रश्न यही है कि 'विद्वान ब्रह्मको प्राप्त होता है या नहीं ?' उसका निरा-करण करनेके लिये कहा जाता है। मध्यम अनुप्रश्नका निराकरण तो निराकरणसे अन्तिमके ही हो जायगाः इसलिये उसके निराकरणका यत नहीं किया जाता।

इस प्रकार जो कोई उत्कर्ष और अपकर्षको त्यागकर 'मैं ही उपर्युक्त सत्य, ज्ञान और अनन्तरूप अद्वैत त्रस हूँ' ऐसा जानता है वह एवंवित्

विशेषोषमर्देन परमानन्दमपेक्ष्य समो भवति न कश्चिदुत्कर्षोऽप-कर्षो वा तां गतिं गतस्येत्यभर्य प्रतिष्ठां विन्दत इत्युपपन्नम् ।

असि नासीत्यनुप्रश्नो व्या-कितीयानुप्रस- रूयातः । कार्यरस-विचारः लाभप्राणनाभयप्र-तिष्टाभयदर्श्वनोपपत्तिभ्योऽस्त्येव तदाकाशादिकारणं ब्रह्मेत्यपा-कृतोऽनुप्रश्न एकः । द्वावन्याव-नुप्रश्नौ विद्वदविदुपोर्श्रह्मप्राप्त्य-प्राप्तिविषयौ तत्र विद्वान्समश्चते न समञ्जुत इत्यनुप्रश्नोऽन्त्यस्त-दपाकरणायोच्यते । मध्यमोऽन्ज-

प्रश्नोऽन्त्यापाकरणादेवापाकृत इति तदपाकरणाय न यत्यते । स यः कश्चिदेवं यथोक्तं त्रक्ष उत्सृज्योत्कर्षापकर्षमद्वैतं सत्यं इानमनन्तमसीत्येवं वेत्ती-

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

## [बल्ली २

#### शाङ्गरभाष्यार्थ

(इस प्रकार जाननेवाला) है; क्योंकि 'र्वम्' शब्द प्रसंगमें आये हुए पदार्थ-परामर्श (निर्देश) करनेके का लिये हुआं करता है। वह एवंबित क्या [ करता है ] ? इस जोकसे जाकर—दृष्ट और अदृष्ट इष्ट विषयों-का समुदाय ही यह लोक है, उस इस लोकसे प्रेत्य-प्रत्यावर्तन करके ( छौटकर ) अर्थात उससे निरपेक्ष होकर इस ऊपर व्याख्या किये हए अन्नमय आरमाको प्राप्त होता है। अर्थात्, वह विषयसमूहको अन्नमय शरीरसे भिन्न नहीं देखता; तात्पर्य यह है कि सम्पूर्ण स्थुङ भूतवर्गको अन्नमय शरीर ही समझता है।

उसके मीतर वह सम्पूर्ण अन्नमय कोशोंमें स्थित विमागहीन प्राणमय आत्माको देखता है। और फिर कमशः इस मनोमय, विज्ञानमय और आनन्दमय आत्माको प्राप्त होता है। तत्पश्चात् वह इस अदस्य, अशरीर, अनिर्वचनीय और अनाश्रय आत्मामें अभयस्थिति प्राप्त कर लेता है।

अब यहाँ यह विचारना है कि यह इस प्रकार जाननेवाळा है कौन ? और यह किस प्रकार संक्रमण करता है ? वह संक्रमणकर्ता परमात्मासे भिन्न है अथवा खयं वही है।

त्येवंवित । एवंशब्दस्य प्रकृत-परामर्शार्थत्वात् । स किम् ? असाल्लोकात्येत्य दृष्टादृष्टेष्टवि-षयसमुदायो द्ययं लोकस्तसा-ल्लोकात्प्रेत्य प्रत्यावृत्त्य निरपेक्षो भूत्वेतं यथाव्याख्यातमन्नमय-मात्मानमुपसंक्रामति । विषयजात-मन्नमयात्विण्डात्मनो व्यतिरिक्तं न पश्यति । सर्वं स्थूलभूतमन-मयमात्मानं पञ्चतीत्यर्थः । ततोऽभ्यन्तरमेतं प्राणमयं सर्वात्रमयात्मस्थमविभक्तम् अर्थतं मनोमयं विज्ञानमयमा-नन्दमयमात्मानमुपसंक्रामति अधादइयेऽनात्म्येऽनिरुक्तेऽनिल-यनेऽभयं प्रतिष्ठां विन्दते । तत्रेतचिन्त्यम् । कोऽयमेवं-वित्कथं वा संक्राम-वतीयानुप्रक्ष-विचारः तीति । किं परस्मा-द्वात्मनोऽन्यः संक्रमणकर्ता प्रवि-

भक्त उत स एवेति ।

अनु० ८ ]

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

[वल्ली २

किं ततः ?

यद्यन्यः साच्छुतिविरोधः । "तत्सुष्ट्रा तदेवानुप्राविशत्" (तै० उ० २ | ६ | १) "अ-न्योऽसावन्योऽहमस्मीति | न स बेद" (इ० उ० १ | १ | १०) "एकमेवादितीयम्" (छा० उ० ६ | २ | १) "तत्त्वमसि" (छा० उ० ६ | ८-१६) इति । अथ स एव, आनन्दमयमात्मानम्र-पसंक्रामतीति कर्मकर्त्त्वानुप-पत्तिः, परस्यैव च संसारित्वं परामावो वा ।

यद्यभयथा प्राप्तो दोषो न परिहर्तुं अक्यत इति व्यर्था चिन्ता । अथान्यतरस्मिन्पक्षे दोषाप्राप्तिस्तृतीये वा पक्षेऽदुष्टे स एव झास्तार्थ इति व्यर्थेव चिन्ता। नः तन्निर्धारणार्थत्वात् । सत्यं पूर्व०--इस विचारसे छाम क्या ही ?

सिद्धान्ती--पदि वह उससे मिन्न है तो ''उसे रचकर उसीमें अनुप्रविष्ट हो गया'' ''यह अन्य है और मैं अन्य हूँ--इस प्रकार जो कहता है वह नहीं जानता'' ''एक ही अद्वितीय'' ''त् वह है'' इत्यादि श्वतियोंसे विरोध होगा । और यदि वह खयं ही आनन्दमय आत्माको प्राप्त होता है तो उस [एक ही] में कर्म और कर्तापन दोनोंका होना असम्भव है, तथा परमात्माको ही संसारित्वकी प्राप्ति अथवा उसके परमात्मत्वका अभाव सिद्ध होता है ।

पूर्व०-यदि दोनों ही अवस्थाओं-में प्राप्त होनेवाले दोषका परिहार नहीं किया जा सकता तो उसका विचार करना व्यर्थ है और यदि किसी एक पक्षको खीकार कर लेनेसे दोषकी प्राप्ति नहीं होती अथवा कोई तीसरा निर्दोष पक्ष हो तो उसे ही शास्त्रका आशय समझना चाहिये। ऐसी अवस्थामें भी विचार करना व्यर्थ ही होगा।

*सिदान्ती—*नहीं, क्योंकि यह उसका निश्चय करनेके लिये है।

#### शाङ्करभाष्यार्थ

प्राप्तो दोषो न शक्यः परिहर्तु-मन्यतरस्मिंस्तृतीये वा पक्षेऽदुष्टे-ऽवधते व्यर्था चिन्ता साम तु सोऽवधत इति तदवधारणार्थ-त्वादर्थवत्येवैषा चिन्ता ।

अनु० ८ ]

सत्यमर्थवती चिन्ता शास्ता-र्थावधारणार्थत्वात् । चिन्तयसि च त्वं न तु निर्णेष्यसि,

किं न निर्णेतव्यमिति वेद-वचनम् ?

न।

कथं तर्हि ?

बहुप्रतिपक्षत्वात् । एकत्ववादी त्वम्, वेदार्थपरत्वात्, बहवो हि नानात्ववादिनो वेदबाह्यास्त्व-त्प्रतिपक्षाः । अतो ममाशङ्कां न निर्णेष्यसीति । एतदेव मे खस्त्ययनं यन्मा- यह ठीक है कि इस प्रकार प्राप्त होनेवाला दोप निवृत्त नहीं किया जा सकता तथा उपर्युक्त दोनों पक्षोंमेंसे किसी एकका अथवा किसी तीसरे निर्दोप पक्षका निश्चय हो जानेपर भी यह विचार व्यर्थ ही होगा। किन्तु उस पक्षका निश्चय तो नहीं हुआ है; अत: उसका निश्चय करनेके लिये होनेके कारण यह विचार सार्यक ही है।

पूर्व०-शाखने तात्पर्यका निश्चय करनेके छिये होनेसे तो सचमुच यह विचार सार्थक है, परन्तु रू तो केवल विचार ही करता है, निर्णय तो कुछ करेगा नहीं।

*सिद्धान्ती-*निर्णय नहीं करना चाहिये-ऐसाक्या कोई वेदवाक्य है ?

पूर्व०-नहीं।

सिद्धान्ती-तो फिर निर्णय क्यों नहीं होगा ?

पूर्व०--क्योंकि तेरा प्रतिपक्ष बहुत है । वेदार्थपरायण होनेके कारण तू तो एकत्ववादी है किन्तु तेरे प्रतिपक्षी वेदबाडा नानात्ववादी बहुत हैं । इसलिये मुझे सन्देह है कि तू मेरी शङ्काका निर्णय नहीं कर सकेगा ।

सिदान्ती-तूने जो मुझे वहुत-से

तैत्तिरीयोपनिषद्

3.95

[ बल्ली २

| man man man.                      | a a a a a a a                                                                |
|-----------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| मेकयोगिनमनेकयोगिबहुप्रतिप-        | अनेकरववादी प्रतिपक्षियोंसे युक्त                                             |
| क्षमात्य । अतो जेष्यामि सर्वान्;  | एक:ववादी वतलाया हैयही बड़े<br>मङ्गलकी वात है। अत: अब मैं                     |
| आरमे च चिन्ताम् ।                 | सबको जीत छूँगा; ले, मैं विचार<br>आरम्म करता हूँ।                             |
| स एव तु सात्तद्भावस वि-           | वह संक्रमणकर्ता परमारमा ही<br>है; क्योंकि यहाँ जीवको परमारम-                 |
| वश्चितत्वात् । तद्विज्ञानेन परमा- | भावकी प्राप्ति वतलानी अभीष्ट है।<br>'ब्रह्मवेत्ता परमात्माको प्राप्त कर लेता |
| त्मभावो हात्र विवक्षितो त्रहा-    | है' इस वाक्यके अनुसार यहाँ ब्रह्म-                                           |
| विदामोति परमिति । न ह्यन्य-       | विज्ञानसे परमात्मभावकी प्राप्ति होती<br>हैयही प्रतिपादन करना इष्ट है।        |
| स्यान्यभावापत्तिरुपपद्यते । नतु   | किसी अन्य पदार्थका अन्य पदार्थ-<br>भात्रको प्राप्त होना सम्भव नहीं है ।      |
| तसापि तद्भावापत्तिरनुपपन्नैव ?    | यदि कहो कि उसका खयं अपने<br>सरूपको प्राप्त होना भी असम्भव                    |
| नः अविद्याकुततादात्म्यापो-        | ही है, तो ऐसी बात नहीं है;<br>क्योंकि यह कथन केवल अविद्यासे                  |
| हार्थत्वात् । या हि त्रझविद्यया   | आरोपित अनारमपदार्थोंका निषेध<br>करनेके लिये ही है। [तात्पर्य यह              |
| खात्मप्राप्तिरुपदिश्यते साविद्या- | है कि ] ब्रह्मविद्याके द्वारा जो<br>अपने आत्मखरूपकी प्राप्तिका               |
| कृतस्यान्नादिविशेषात्मन आत्म-     | उपदेश किया जाता है वह अविद्या-<br>कृत अन्नमयादि कोशरूप विशेषात्मा-           |
| त्वेनाध्यारोपितत्स्यानात्मनोऽपो-  | का अर्यात् आत्मभावसे आरोपित<br>किये हुए अनात्माका निषेध करनेके               |
| हार्था ।                          | छिये ही है।                                                                  |
| कथमेवमर्थतावगम्यते १              | पूर्व०—उसका इस प्रयोजनके<br>लिये होना कैसे जाना जाता है !                    |

#### शाङ्करभाष्यार्थ

अनु० ८ ]

| f        | विद्यामात्रोपदेशात् । विद्या- |
|----------|-------------------------------|
| याश्च    | दृष्टं कार्यमविद्यानिइत्ति-   |
| स्तचेह   | विद्यामात्रमात्मप्राप्तौ      |
| साधन     | मुपदिञ्यते ।                  |
| मा       | र्भविज्ञानोपदेशवदिति चे-      |
| चदात्म   | तत्वे विद्यामात्रसाधनोप-      |
| देशोऽह   | हेतुः । कस्मात् ? देशान्तर-   |
| प्राप्तौ | मार्गविज्ञानोपदेशदर्श-        |
| नात् ।   | न हि ग्राम एव गन्तेति         |
| चेत् १   |                               |
| न,       | वैधम्यीत् । तत्र हि ग्राम-    |
|          |                               |

विषयं विज्ञानं नोपदिश्यते।

तत्प्राप्तिमार्गविषयमेवोषदि श्यते

सिद्धान्ती—केवछ ज्ञानका ही उपदेश किया जानेके कारण । अज्ञानकी निष्ठत्ति—यह ज्ञानका प्रत्यक्ष कार्य है, और यहाँ आत्माकी प्राप्तिमें वह ज्ञान ही साधन वतलाया गया है ।

पूर्व०--पदि वह मार्गविज्ञानके उपदेशके समान हो तो ? [ अव इसीकी व्याख्या करते हैं----] केवल ज्ञानका ही साधनरूपसे उपदेश किया जाना उसकी परमात्मरूपतामें कारण नहीं हो सकता | ऐसा क्यों है ? क्योंकि देशान्तरकी प्राप्तिके लिये भी मार्गविज्ञानका उपदेश होता देखा गया है | ऐसी अवस्थामें ग्राम ही गमन करनेवाला नहीं हुआ करता--ऐसा माने तो ?

सिद्धान्ती-ऐसा कहना ठीक नहीं क्योंकि वे दोनों समान धर्मवाले नहीं हैं। \* [तुमने जो रष्टान्त दिया है] उसमें प्रामविषयक विज्ञानका उपदेश नहीं दिया जाता, केवल उसकी प्राप्तिके मार्गसे सम्बन्धित विज्ञान-

# ग्रामको जानेवाले और ब्रह्मको प्राप्त होनेवालेमें बड़ा अन्तर है। इसके सिवा ग्रामको जानेवालेको जो मार्गके विज्ञानका उपदेश किया जाता है उहमें यह नहीं कहा जाता कि 'तू अमुक ग्राम है' परन्तु ब्रह्मज्ञानका उपदेश तो 'तू बहा है' इस अभेदस्चक वाक्यसे ही किया जाता है।

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

200

ą

# तैत्तिरीयोपनिषद्

[ बल्ली २

| Contraction designed                  | all                                                                                                                                                         |
|---------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| विज्ञानम् । न तथेह त्रसविज्ञानं       |                                                                                                                                                                                                 |
|                                       | उसके समान इस प्रसङ्घमें ब्रह्म-                                                                                                                                                                 |
| व्यतिरेकेण साधनान्तरविषयं             | विज्ञानसे भिन्न किसी अन्य साधन-                                                                                                                                                                 |
| 0 0 0 0                               | सम्बन्धी विज्ञानका उपदेश नहीं                                                                                                                                                                   |
| विज्ञानमुपदिस्यते ।                   | किया जाता ।                                                                                                                                                                                     |
| उक्तकर्मादिसाधनापेक्षं व्रझ-          | यदि कहो कि [पूर्वकाण्डमें]                                                                                                                                                                      |
|                                       | कहे हुए कर्मकी अपेक्षाबाला ब्रह्मज्ञान                                                                                                                                                          |
| विज्ञानं परप्राप्ती साधनमुप-          | परमात्माकी प्राप्तिमें साधनरूपसे                                                                                                                                                                |
|                                       | उपदेश किया जाता है, तो ऐसी                                                                                                                                                                      |
| दिझ्यत इति चेन्न; नित्य-              | बात भी नहीं है; क्योंकि मोक्ष                                                                                                                                                                   |
|                                       | नित्य है-इत्यादि हेतुओंसे इसका                                                                                                                                                                  |
| त्वान्मोक्षस्येत्यादिना प्रत्युक्त-   | पहले ही निराकरण किया जा चुका                                                                                                                                                                    |
|                                       | है। 'उसे रचकर वह उसीमें अनु-                                                                                                                                                                    |
| त्वात् । श्रुतिश्च तत्सृष्ट्वा तदेवा- | प्रविष्ट हो गया' यह श्रुति भी कार्य-                                                                                                                                                            |
|                                       | में स्थित आत्माका परमात्मत्व प्रदर्शित                                                                                                                                                          |
| नुप्राविशदिति कार्यस्य तदा-           |                                                                                                                                                                                                 |
|                                       | करती है । अभय-प्रतिष्ठाकी उपएत्ति-                                                                                                                                                              |
| त्मत्वं दर्श्यति । अभयप्रतिष्ठोष-     | के कारण भी [ उनका अभेद ही                                                                                                                                                                       |
| पत्तेश्व। यदि हि विद्यावान्स्ता-      | मानना चाहिये ]। यदि ज्ञानी अपनेसे                                                                                                                                                               |
| भगवा थाद हि विद्यावान्स्या-           | भिन्न किसी औरको नहीं देखता                                                                                                                                                                      |
| त्मनोऽन्यन्न पञ्चति ततोऽभयं           | तो वह अभयस्थितिको प्राप्त कर                                                                                                                                                                    |
| त्वचाञ्च्यल पश्यात तताञ्मय            | लेता है-ऐसा कहा जा सकता                                                                                                                                                                         |
| प्रतिष्ठां विन्दत इति स्याद्भयहेतोः   | हैः क्योंकि उस अवस्थामें भयके                                                                                                                                                                   |
|                                       | हेतुभूत अन्य पदार्थकी सत्ता नहीं                                                                                                                                                                |
| परस्यात्यस्याभावात् । अत्यस्य         | रहती । अन्य पदार्थ [ अर्थात्                                                                                                                                                                    |
| iter terring 1 wide                   | हैत] के अविद्याकृत होनेपर                                                                                                                                                                       |
| बाविद्याकृतत्वे विद्ययावस्तत्व-       | रहती । अन्य पदार्थ [ अर्थात्<br>रहती । अन्य पदार्थ [ अर्थात्<br>हैत ] के अविद्याकृत होनेपर<br>ही विद्याके द्वारा उसके अवस्तुत्व-<br>दर्शनकी उपपत्ति हो सकती<br>है । [ आन्तिवश प्रतीत होनेवाले ] |
|                                       | दर्शनकी उपपत्ति हो सकती                                                                                                                                                                         |
| र्श्वनोपपत्तिस्तदि दितीयस्य           | है । [ भ्रान्तिवडा प्रतीत होनेवाले ]                                                                                                                                                            |
| in the second second                  | a l'an and sold shale ]                                                                                                                                                                         |

| अनु०८] शाङ्क                               | રમાવ્યાર્થ ૨૦૧                                                                                  |
|--------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| चन्द्रस्य सत्त्वं यदत्तैमिरिकेण            | । द्वितीय चन्द्रमाकी वास्तविकता<br>यही है कि वह तिमिररोगरहित                                    |
| चक्षुष्मता न गृह्यते ।                     | नेत्रोंबाले पुरुषद्वारा प्रहण नहीं<br>किया जाता।                                                |
| नैवं न गृहात इति चेत् ?                    | पूर्व ०-परन्तु द्वैतका प्रहण न<br>होता हो-ऐसी बात तो है नहीं।                                   |
| न, सुषुप्रसमाहितयोर-                       | सिद्धान्ती-ऐसा मत कहो;<br>क्योंकि सोये हुए और समाविस्थ                                          |
| ग्रहणात् ।                                 | पुरुपको उसका प्रहण नहीं होता ।                                                                  |
| सुषुप्तेऽब्रहणमन्यासक्तवदिति               | एर्च०-किन्तु सुप्रुप्तिमें जो द्वैतका<br>अग्रहण है वह तो विषयान्तरमें                           |
| चेत् ? .                                   | आसक्तचित्त पुरुषके अग्रहणके<br>समान है ?                                                        |
| न, सर्वाग्रहणात् । जाग्रत्स्वम-            | <i>सिद्धान्ती</i> -नहीं, क्योंकि उस<br>समय तो सभी पदार्थोका अग्रहण                              |
| योरन्यस्य ग्रहणात्सच्चमेवेति               | है [ फिर वह अन्यासक्तवित्त कैसे<br>कहा जा सकता है ? ] यदि कहो                                   |
| चेन्नः अविद्याकुतत्वाञ्जाग्र-              | कि जाम्रत् और खप्तावस्थामें अन्य<br>पदार्थोंका महण होनेसे उनकी सत्ता                            |
| त्खमयोः; यदन्यग्रहणं जाग्रत्खम-            | है ही, तो ऐसा कहना भी ठीक नहीं;<br>क्योंकि जाम्रत् और खप्न अविद्या-                             |
| वोस्तद्विद्याक्ठतमविद्याभावेऽभा-           | कृत हैं। जाम्रत् और खप्तमें जो अन्य<br>पदार्थका महण है वह अवियाके                               |
| तत् ।                                      | कारण है; क्योंकि अविचाकी निवृत्ति<br>होनेपर उसका अभाव हो जाता है ?                              |
| सुपुप्तेऽग्रहणमप्यविद्याकृत-<br>वति चेत् १ | होनेपर उसका अभाव हो जाता है !<br>पूर्व - सुपुसिमें जो अप्रहण है<br>वह भी तो अविषाके ही कारण है। |

2

Ĥ

विली २

# तैत्तिरीयोपनिषद

सिजान्ती-नहीं, क्योंकि वह तो खाभाविक है । द्रव्यका तात्त्विक खरूप तो विकार न होना ही है: क्योंकि उसे दूसरेकी अपेक्षा नहीं होती। दसरेकी अपेक्षावाला होनेके कारण विकार तत्त्व नहीं है। जो कर्ता, कर्म, करण आदि कारकोंकी अपेक्षावाला होता है वह वस्तुका तत्त्व नहीं होता । विद्यमान वस्तुका विशेष रूप कारकोंकी अपेक्षावाला होता है, और विशेष ही विकार होता है। जाग्रत और खप्रका जो प्रहण है वह भी विशेष ही है। जिसका जो रूप अन्यकी अपेक्षासे रहित होता है वही उसका तत्त्व होता है और जो अन्यकी अपेक्षा-वाला होता है वह तस्व नहीं होता; क्योंकि उस अन्यका अभाव होनेपर उसका भी अभाव हो जाता है। अतः [सुपुप्तावस्था] खाभाविक होनेके कारण उस समय जाम्रत और खन्न-के समान विशेषकी सत्ता नहीं है।

किन्त जिनके मतमें ईखर आत्मा-से मिन्न है और उसका कार्यरूप यह जगत भी भिन्न है उनके भयकी निवृत्ति नहीं हो सकती; क्योंकि भय दूसरेके ही कारण हुआ करता है। अन्य पदार्थ यदि सत् होगा उसके स्वरूपका अभाव तब ता नहीं हो सकता और यदि असत

न. स्वाभाविकत्वात् । द्रव्य-स हि तत्त्वमविक्रि-वस्तनस्तात्त्विक-या परानपेक्षत्वात । विज्ञेयरूपयो-निवेचनम् विक्रिया न तत्त्वं परापेक्षत्वात् । न हि कारकापेक्षं वस्तुनस्तत्त्वम् । सतो विशेषः कारकापेक्षः, विजेषश्च विक्रिया। जाग्रत्स्वमयोथ ग्रहणं विशेषः । यदि यस नान्यापेक्षं स्वरूपं तत्तस्य तत्त्वम्, यदन्यापेक्षं न अन्याभावेऽभावात । तत्तत्त्वम्; तसात्स्वाभाविकत्वाजाग्रत्स्वम-वन्न सुपुप्ते विशेषः । येषां पुनरीश्वरोऽन्य आत्मनः कार्य चान्यत्तेषां मेददब्हे-भेयहेतुत्वम् भयानिवृत्तिर्भयस्था-

न्यनिमित्तत्वात् । सतश्चान्यस्यात्म-हानानुपपत्तिः । न चासत आ-

#### शाङ्करभाष्यार्थ

त्मलाभः । सापक्षस्यान्यस्य भय-हेत्तत्वमिति चेन्न, तस्यापि तुल्य-यदधर्माद्यनुसहायीभूतं त्वात 1 नित्यमनित्यं वा निमित्तमपेक्ष्या-न्यद्धयकारणं खात्तखापि तथा-भूतस्यात्महानाभावाद्भयानिष्टत्तिः आत्महाने वा सदसतोरितरेत-रापत्ती सर्वत्रानाश्वास एव । एकत्वपक्षे पुनः सनिमित्तस अविद्या-संसारस्य द्यानावानयो-नारमधर्मत्वम कल्पितत्वाददोषः । तैमिरिकटप्टस्य हि द्वितीयचन्द्र-ख नात्मलाभो नाशो वास्ति। विद्याविद्ययोस्तद्धर्मत्वमिति चेन्न

अनु० ८]

उसके स्वरूपकी सिदि होगा तो ही नहीं हो सकती। यदि कही कि दूसरा (ईश्वर) तो [डमारे धर्माधर्म आदिकी ] अपेक्षासे ही भयका कारण है, तो ऐसा कहना भी ठीक नहीं; क्योंकि वह िसापेक्ष ईखर ] भी वैसा ही है। जो कोई [ ईश्वरादि ] दूसरा पदार्थ नित्य या अनित्य अधर्मादिरूप सहायक निमित्त-की अपेक्षासे भयका कारण होता है, यथार्थ होनेके कारण उसके खरूपका भी अभाव न होनेसे उसके भयकी निर्हति नहीं हो सकती: और यदि उसके खरूपका अभाव माना जाय तो सत् और असत्को इतरेतरत्व अर्थात सतको असत्त्व और असतको सत्त्व ] की प्राप्ति होनेसे कहीं विश्वास ही नहीं किया जा सकता ।

परन्तु एक/व-पक्ष स्वीकार करने-पर तो सारा संसार अपने कारणके सहित अविद्याकल्पित होनेके कारण कोई दोष ही नहीं आता। तिमिर रोगके कारण देखे गये द्वितीय चन्द्रमाके स्वरूपकी न तो प्राप्ति ही होती है और न नाश ही। यदि कहो कि झान और अज्ञान तो आत्माके ही धर्म हैं [ इसल्पिये उनके कारण आत्माका विकार होता होगा ] तो ऐसा कहना ठीक नहीं; क्योंकि वे तो प्रत्यक्ष (आत्माके दृश्य ) हैं।

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

विवेकाविवेको

प्रत्यक्षत्वात्

## तैत्तिरीयोपनिषद

208

करणस्थौ

मिति ।

रूपादिवत्प्रत्यक्षावुपलभ्येतेअन्तः-हि 1 न रूपस्य प्रत्यक्षस्य सतो द्रष्ट्रधर्मत्वम् । अविद्या च स्वान्तभवेन रूप्यते मुढोऽहमविविक्तं मम विज्ञान-

तथा विद्याविवेकोऽनुभूयते । उपदिशन्ति चान्येभ्य आत्मनो विद्याम् । तथा चान्येऽवधारयन्ति । तसान्नामरूपपक्षस्यैव विद्याविद्ये नामरूपे च नात्मधर्मौ । "नाम-रूपयोर्निर्वहिता ते यदन्तरा तह्रझ" ( छा॰ उ॰ ८ | १४ | १) इति श्रुत्यन्तरात् । ते च पुनर्नामरूपे सवितर्यहोरात्रे इव कल्पिते न परमार्थतो विद्यमाने। अमेदे "एतमानन्दमयमा-त्मानम्रपसंक्रामति" (तै० उ०

२ | ८ | ५ ) इति कर्मकर्तृत्वा-नुपपत्तिरिति चेतु ?

रूप आदि विषयोंके समान अन्त:-करणमें स्थित विवेक और अविवेक प्रत्यक्ष उपलब्ध होते हैं । प्रत्यक्ष उपलब्ध होनेवाला रूप द्रष्टाका धर्म नहीं हो सकता । भीं मूढ हैं, मेरी बुद्धि मलिन हैं' इस प्रकार अविद्या भी अपने अनुभवके द्वारा निरूपण की जाती है।

इसी प्रकार विद्याका पार्थक्य भी अनुभव किया जाता है। बुद्धिमान लेग दूसरोंको अपने ज्ञानका उपदेश किया करते हैं। तथा दूसरे लोग भी उसका निश्चय करते हैं । अतः विया और अविद्या नाम-रूप पक्षके ही हैं, तथा नाम और रूप आत्माके धर्म नहीं हैं, जैसा कि "जो नाम और रूपका निर्वाह करनेवाला है जिसके भीतर वे (नाम तथा और रूप ) रहते हैं, वह ब्रह्म है" इस अन्य श्रतिसे सिद्ध होता है। वे नाम-रूप भी सुर्यमें दिन और रात्रिके कल्पित ही हैं. समान वस्तुतः विद्यमान नहीं हैं ।

पूर्व ०-किन्तु [ईश्वर और जीवका] अभेद माननेपर तो ''वड इस आनन्दमय आत्माको प्राप्त होता है" इस श्रतिमें जो [ पुरुषका ] कर्तृत्व और [आनन्दमय आत्माका ] कर्मत्व बताया वह उपपन्न नहीं होता ?

नः विज्ञानमात्रत्वात्संक्रमण-संक्रमणशब्द- स्य । न जऌकादि-तात्पर्भम् वत्संक्रमणमिहोप-दिश्यते, किं तर्हि ? विज्ञानमात्रं संक्रमणश्चतेरर्थः ।

ननु मुख्यमेव संक्रमणं श्रृयत उपसंक्रामतीति चेत् ?

नः अत्रमयेऽदर्शनात् । न द्यत्रमयम्रुपसंकामतो वाद्यादसा-छोकाञऌकावत्संकमणं दृश्यते-

डन्यथा वा ।

मनोमयस्य बहिर्निर्गतस्य

विज्ञानमयस्य वा पुनः प्रत्या-इत्त्यात्मसंक्रमणमिति चेत् ?

नः स्वात्मनि क्रियाविरोधा-द्वन्योऽन्नमयमन्यम्रुपसंक्रामतीति

वकृत्य मनोमयो विज्ञानमयो वा अ

सिद्धान्ती--नहीं, क्योंकि पुरुष-का संक्रमण तो केवठ विज्ञानमात्र है। यहाँ जोंक आदिके संक्रमणके समान पुरुषके संक्रमणका उपदेश नहीं किया जाता। तो कैसा ? इस संक्रमण-श्रुतिका अर्थ तो केवछ विज्ञानमात्र है।\*

पूर्व०-'उपसंकामति' इस पदसे यहाँ मुख्य संक्रमण ( समीप जाना ) ही अभिप्रेत हो तो ?

सिद्धान्ती—नहीं, क्योंकि अन्नमयमें मुख्य संक्रमण देखा नहीं जाता— अन्नमयको उपसंक्रमण करनेवालेका जोंकके समान इस वाह्य जगत्त्से अथवा किसी और प्रकारसे संक्रमण नहीं देखा जाता।

पूर्व०--बाहर [निकलकर विषयोंमें] गये हुए मनोमय अथवा विज्ञानमय कोशोंका तो वहाँसे पुनः लौटनेपर अपनी ओर होना संक्रमण हो ही सकता है ?

सिद्धान्ती—नहीं, क्योंकि इससे अपनेमें ही अपनी किया होना— यह विरोध उपस्थित होता है। अन्नमयसे भिन्न पुरुष अपनेसे भिन्न अन्नमयको प्राप्त होता है—इस प्रकार

 अर्थात् यहाँ 'संक्रमण', शब्दका अर्थ 'जाना' या पहुँचना' नहीं बल्कि जानना' है ।

## तैत्तिरीयोपनिषद्

प्रकरणका आरम्भ करके अब भानो-विज्ञानमय अपनेको मय अथवा ही प्राप्त होता है' ऐसा कहनेमें उससे विरोध आता है । इसी प्रकार आनन्दमयका भी अपनेको प्राप्त होना सम्भव नहीं है; अत: प्राप्तिका नाम संक्रमण नहीं है और न वह अन्नमयादिमेंसे किसीके द्वारा किया जाता है । फलतः आरमासे भिन्न अन्नमयसे लेकर आनन्दमय कोश-पर्यन्त जिसका कर्ता है वह झानमात्र ही संक्रमण होना सम्भव है ।

इस प्रकार 'संक्रमण' शब्दका अर्थ ज्ञानमात्र होनेपर ही आनन्दमय कोशके भीतर स्थित सर्वान्तर तथा आकाशसे लेकर अन्नमयकोशपर्यन्त कार्यवर्गको रचकर उसमें अनुप्रविष्ट हर आत्माका जो हृदयगृहाके सम्बन्धसे अन्नमय आदि अनात्माओं-में आत्मत्वका भ्रम है वह संक्रमण-खरूप विवेक ज्ञानकी उत्पत्तिसे नष्ट हो जाता है । अतः इस अविधारूप अमके नाशमें ही संकमण शब्दका (गीणरूप) से उपचार प्रयोग किया गया है; इसके सिवा किसी और सबेगत संजमण आत्माका प्रकार होना सम्भव नहीं है।

स्वात्मानमेवोपसंक्रामतीति वि-रोधः स्यात् । तथा नानन्दमय-स्यात्मसंक्रमणम्रुपपद्यते । तसान्न प्राप्तिः संक्रमणं नाप्यन्नमयादी-नामन्यतमकर्तृकम् । पारिशेष्याद-न्नमयाद्यानन्दमयान्तात्मव्यति-रिक्तकर्तृकं ज्ञानमात्रं च संक्रमण-म्रपपद्यते ।

305

ज्ञानमात्रत्वे चानन्दमयान्तः-स्यस्यैव सर्वान्तरस्याकाञ्चाद्यञ्-मयान्तं कार्यं सृष्ट्रानुप्रविष्टस्य इदयगुहाभिसंबन्धादत्रमयादि-ष्वनात्मस्वात्मविश्रमः संक्रमणे-नात्मविवेकविज्ञानोत्पत्त्या विन-त्र्यति । तदेतसिम्नविद्याविश्रम-नाशे संक्रमणशब्द उपचर्यते न सन्यथा सर्वगतस्यात्मनः संक्र-मणम्रुपपद्यते ।

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

[ बल्ली २

<u>वात्र साध्याथ</u>

अनु० ८]

आत्मासे भिन्न अन्य वस्तका अभाव होनेसे भी [ उसका किसीके प्रति जानारूप संक्रमण नहीं हो सकता ] । अपना अपनेको ही प्राप्त होना तो सम्भव नहीं है । जोंक अपने प्रति ही संक्रमण (गमन) नहीं करती । अतः भ्रह्म सत्यस्वरूप. ज्ञानस्वरूप और अनन्त है' इस पूर्वोक्त लक्षणवाले आत्माके ज्ञानके लिये ही सम्पूर्ण व्यवहारके आधार-भत ब्रह्ममें अनेक होना, सहिमें अनुप्रवेश करना, आनन्दकी प्राप्ति, अभय और संक्रमणादिकी चल्पना की गयी है: परमार्थत: तो निर्विकल्प ब्रह्ममें कोई विकल्प होना सम्भव हे नहीं ।

20.9

इस प्रकार कमशः उस इस निर्विकल्प आत्माके प्रति उपसंक्रमण-कर अर्थात् उसे जानकर साधक किसीसे भयभीत नहीं होता। वह अभयस्थिति प्राप्त कर लेता है। इसी अर्थमें यह श्लोक भी है। इस सम्पूर्ण प्रकरणके अर्थात् आनन्द-वल्लीके अर्थको संक्षेपसे प्रकाशित करनेके लिये ही यह मन्त्र है॥५॥

वस्त्वन्तराभावाच । न च खात्मन एव संक्रमणम् । न हि जऌकात्मानमेव संक्रामति । तसात्सत्त्यं ज्ञानमनन्तं त्रझेति यथोक्तलक्षणात्मप्रतिपच्चर्थमेव बहुमवनसर्गप्रवेशरसलाभाभय-संक्रमणादि परिकल्प्यते त्रझणि सर्वव्यवहारविषये; न तु परमार्थतो निविंकल्पे ब्रझणि कश्चिदपि विकल्प उपपद्यते ।

तमेतं निर्विकल्पमात्मानमेवं-कमेणोपसंक्रम्य विदित्वा न बिमेति कुतश्रनाभयं प्रतिष्ठां विन्दत इत्येतसिम्न्नर्थेऽप्येष श्ठो-को भवति । सर्वस्यैवास्य प्रक-रणस्यानन्दवल्ल्यर्थस्य संक्षेपतः प्रकाशनासैष मन्त्रो भवति ॥५॥ करनेके जि

इति ब्रह्मानन्द्वख्ल्यामष्टमोऽनुवाकः ॥ ८ ॥

# नवम अनुवाक

बद्धानन्दका अनुभव करनेवाले विद्वान्की अभयप्राप्ति

यतो वाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सह । आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान् न बिभेति कुतश्चनेति । एतः ह वाव न तपति । किमहः साधु नाकरवम् । किमहं पाप-मकरवमिति । स य एवं विद्वानेते आत्मानः स्पृणुते । उमे ह्येवैष एते आत्मानः स्पृणुते । य एवं वेद । इत्युप-निषत् ॥ १ ॥

जहाँसे मनके सहित वाणी उसे प्राप्त न करके लौट आती है उस ब्रह्मके आनन्दको जाननेवाला किसीसे भी भयभीत नहीं होता। उस विद्वान्को, मैंने शुभ क्यों नहीं किया, पापकर्म क्यों कर डाला---इस प्रकारकी चिन्ता सन्तप्त नहीं करती। उन्हें [ ये पाप और पुण्य ही तापके कारण हैं---] इस प्रकार जाननेवाला जो विद्वान् अपने आत्माको प्रसन्न अथवा सवल करता है उसे ये दोनों आत्मस्वरूप ही दिखायी देते हैं। [बह कौन है ? ] जो इस प्रकार [ पूर्वोक्त अह्नैत आनन्दखरूप ब्रह्मको ] जानता है। ऐसी यह उपनिषद् ( रहस्यविधा ) है।। १ ॥

| यतो यस        | ात्रिविंकल्पाद्ययोक्त-                                            | जिस          | पूर्वोक्त    | लक्षणोंवाले |
|---------------|-------------------------------------------------------------------|--------------|--------------|-------------|
|               |                                                                   | निर्विकल्प   | अद्रयानन्दरू | प आरमाके    |
| लक्षणादद्वयान | ात्रिविंकल्पाद्यथोक्त-<br>सन्दादात्मनो वाचो-<br>द्रव्यादिसविकल्प- | पाससे द्रब्य | गदि सविकल्प  | ग वस्तुओंको |
| America       |                                                                   | प्रकाशित     | करनवाला      | वाक्य       |
| अमधानान       | द्रव्यादिसावकल्प-                                                 | ' आमधान,     | जा वस्तुत्व  | <b>କ</b>    |

### शाहरभाष्यार्थ

अनु० ९]

वस्तुविषयाणि वस्तुसामान्या-न्निर्विकल्पेऽद्वयेऽपि त्रह्मणि प्रयो-क्तुभिः प्रकाशनाय प्रयुज्यमाना-न्यप्राप्याप्रकाश्यैव निवर्तन्ते खसामर्थ्याद्वीयन्ते—

मन इति प्रत्ययो विज्ञानम् । तच यत्राभिधानं प्रवृत्तमतीन्द्रि-येऽप्यर्थे तदर्थे च प्रवर्तते प्रका-शनाय । यत्र च विज्ञानं तत्र वाचः प्रवृत्तिः । तस्मात्सहैव वाद्यनसयोरभिधानप्रत्यययोः प्रवृत्तिः सर्वत्र ।

तस्माद्रह्मप्रकाशनाय सर्वथा प्रयोक्तुभिः प्रयुज्यमाना अपि वाचो यसादप्रत्ययविषयादन-भिधेयाददृश्यादिविशेषणात्सहैव मनसा विज्ञानेन सर्वप्रकाशन-समर्थेन निवर्तन्ते तं त्रह्मण आ-तन्दं ओत्रियस्याद्यजिनस्याकामह-तै॰ उ॰ २७-२८-- अन्य सविकल्प वस्तुओंके ] समान समझनेके कारण वक्ताओंद्वारा, ज्रझ-के निर्विकल्प और अद्वैत होनेपर भी, उसका निर्देश करनेके लिये प्रयोग किया जाता है, उसे न पाकर अर्थात् उसे प्रकाशित किये बिना ही लौट आता है--अपनी सामर्थ्यसे च्युत हो जाता है---

['मनसा सह' ( मनके सहित) इस पदसम्हमें ] 'मन' शब्द प्रत्यय अर्थात् विज्ञानका वाचक है । वह, जहाँ-कहीं अतीन्द्रिय पदायोंमें भी शब्दकी प्रवृत्ति होती है वहीं उसे प्रकाशित करनेके लिये प्रवृत्त हुआ करता है । जहाँ-कहीं भी विज्ञान है वहीं वाणीकी भी प्रवृत्ति है । अत: अभिधान और प्रत्ययरूप वाणी और मनकी सर्वत्र साथ-साय ही प्रवृत्ति होती है ।

इसलिये वक्ताओंदारा सर्वथा ब्रह्मका प्रकाश करनेके लिये ही प्रयोग की हुई वाणी, जिस प्रतीतिके अविषयभूत, अकथनीय, अदश्य और निविंशेप ब्रह्मके पाससे मन अर्थात् सबको प्रकाशित करनेमें समर्थ विज्ञानके सहित लौट आती है उस ब्रह्मके आनन्दको-श्रोत्रिय निष्पाप

# तैत्तिरीयोपनिषद्

[ बल्ली २

अकामहत और सब प्रकारकी एषणाओंसे मुक्त साधकके आत्मभूत, विषय-विषयी सम्वन्धसे रहित, खामाविक, नित्य और अविमक्त ऐसे ब्रह्मके डाकुष्ट आनन्दको प्वोंक विधिसे जाननेवाळा पुरुष कोई मयका निमित्त न रहनेके कारण किसीसे भयमीत नहीं होता।

उस विद्वान्से भिन्न कोई दूसरी वस्तु ही नहीं है जिससे कि उसे भय हो । अविद्यावश जब थोड़ा-सा भी अन्तर करता है तभी जीवको भय होता है-ऐसा कहा ही गया है । अतः तिमिररोगीके देखे हुए द्वितीय चन्द्रमाके समान विद्वान्के अविद्या-के कार्यभूत भयके निमित्तका नाश हो जानेके कारण वह किसीसे नहीं डरता-ऐसा कहना ठीक ही है ।

मनोमय कोशके प्रकरणमें यह मन्त्र उदाहरणके लिये दिया गया था; क्योंकि मन ब्रह्मविज्ञानका साधन है। उसमें ब्रह्मत्वका आरोप करके उसकी स्तुतिके लिये ही 'वह कभी नहीं डरता' इस वाक्यसे उसके भयमात्रका प्रतिपेध किया गया था। यहाँ अद्वैतप्रकरणमें वह किसीसे नहीं डरता,--इस प्रकार भयके निमित्तका ही प्रतिषेध किया जाता है।

तस्य सर्वेषणाविनिर्मुक्तस्यात्मभूतं विषयविषयिसंवन्धविनिर्मुक्तं स्वाभाविकं नित्यमविभक्तं पर-मानन्दं त्रक्षणो विद्वान्यथोक्तेन विधिना न विभेति क्रुतश्रन निमित्ताभावात् ।

न हि तसाहिदुपोऽन्यहस्त्व-न्तरमस्ति मिन्नं यतो विभेति । अविद्यया यदोदरमन्तरं क्रुरुते, अथ तस्य भयं भवतीति ह्युक्तम् । विदुपश्चाविद्याकार्यस्य तैमिरिक-दृष्टद्वितीयचन्द्रवन्नाझाद्भयनिमि-चस्य न विभेति कुतश्चनेति युज्यते ।

मनोमये चोदाह्तो मन्त्रो मनसो ब्रह्मविज्ञानसाधनत्वात् । तत्र ब्रह्मत्वमध्यारोप्य तत्स्तु-त्यर्थं न विभेति कदाचनेति भयमात्रं प्रतिषिद्धमिहाद्वैतविषये न त्रिभेति कुतश्चनेति भयनिमि-चमेव प्रतिषिध्यते ।

अनु० ९]

#### शाङ्करमाध्यार्थ

नन्वस्ति भयनिमित्तं साध्व-

करणं पापकिया च ?

नैवम्; कथमित्युच्यते—एतं यथोक्तमेवंविदम्, ह वावेत्यव-धारणार्थी, न तपति नोद्रेज-यति न संतापयति । कथं पुनः साध्वकरणं पापक्रिया च न तपतीत्यच्यते । किं कसात्साध शोभनं कर्म नाकरवं न कुतवा-नस्मीति पश्चात्संतापो भवत्या-सन्ने मरणकाले तथा कि I कस्मात्पापं प्रतिषिद्धं कर्माकरवं कतवानस्मीति च नरकपतनादि-दःखभयात्तापो भवति । ते एते माध्वकरणपापक्रिये एवमेनं न नपतो यथाविद्वांसं तपतः ।

कस्मात्पुनर्विंद्वांसं न तपत इत्युच्यते—स य एवंविद्वानेते पाध्वसाधुनी तापहेतू इत्यात्मानं ष्ट्रणुते प्रीणयति बऌयति वा *शङ्गा-*किन्तु शुभ कर्मका न करना और पापकर्भ करना यह तो भयका कारण है ही !

222

समाधान-ऐसी बात नहीं है। किस प्रकार नहीं है सो वतलाया जाता है-इस पूर्वोक्तको अर्घात इस प्रकार जाननेवालेको वह तप्त-उदिग्र अर्थात सन्तप्त नहीं करता । मलमें 'ह' और 'वाव' ये निश्चयार्थक निपात हैं। वह पुण्यका न करना और पापक्रिया उसे किस प्रकार ताप नहीं देते ! इसपर कहते हैं-भौने शभ कर्म क्यों नहीं किया' ऐसा पश्चात्ताप मरणकाल समीप आनेपर हुआ करता है तथा भौने पाप यानी प्रतिषिद्ध कर्म क्यों किया' ऐसा दुःख नरकपात आदि-के भयसे होता है। ये पुण्यकान करना और पापका करना इस विद्वानको इस प्रकार सन्तप्त नहीं करते जैसे कि वे अविद्वानको किया करते हैं।

वे विद्वानको क्यों सन्तप्त नहीं करते ? सो बतलाया जाता है-ये पाप-पुण्य ही तापके हेतु हैं--इस प्रकार जाननेवाला जो विद्वान् आरमाको प्रसन्त अथवा सवल करता

[ बल्ली २

### तैत्तिरीयोपनिषद

हे अर्थात इन दोनोंको परमारमभाव-से देखता है [ उसे ये पाप-पुण्य सन्तत नहीं करते ] । क्योंकि ये पाप-पुण्य दोनों ऐसे हैं [ अर्थात आत्मखरूप हैं ] अतः यह विद्वान इस पाप-पुण्यरूप आत्माको आत्म-भावनासे ही अपने विशेषरूपसे शून्य कर आत्माको ही तुस करता है। वह विद्वान् कौन है ? जो इस प्रकार जानता है अर्थात् पूर्वोक्त अद्वैत एवं आनन्दखरूप व्रह्मको जानता है । उसके आत्मभावसे देखे हुए पुण्य-पाप निर्वीर्य और ताप पहुँचानेवाले होनेसे न जन्मान्तरके आरम्भक नहीं होते।

इस प्रकार इस वछीमें, जैसी कि जपर कही गयी है, यह ब्रह्मविया-रूप उपनिषद् है । अर्थात् इसमें अन्य सब विद्याओंकी अपेक्षा परम रहस्य प्रदर्शित किया गया है। इस परं अयोऽस्यां निषण्णमिति ।। १ ।। विचामें ही परम श्रेय निहित है ।।१॥

परमात्मभावेनोभे पश्यतीत्यर्थः । | उमे प्रण्यपापे हि यसादेवमेष विद्वानेते आत्मानमात्मरूपेणेव पुण्यपापे स्वेन विशेषरूपेण शन्ये कत्वात्मानं स्पृणुत एव । को य एवं वेद यथोक्तमद्वेत-मानन्दं त्रह्म वेद् तस्यात्मभावेन दृष्टे पुण्यपापे निर्वीर्ये अतापके जन्मान्तरारम्भके न भवतः।

222

इतीयमेवं यथोक्तासां वछ्यां त्रद्मविद्योपनिषत्सर्वाभ्यो विद्या-भ्यः परमरहस्यं दर्जितमित्यर्थः । ---

> इति ब्रह्मानन्दवल्ल्यां नवमोऽनुवाकः ॥ ९ ॥ -----इति श्रीमत्परमहंसपरित्राजकाचार्यगोविन्दभगवत्पुज्यपादशिष्य-श्रीमच्छङ्करभगवतः कृतौ तैत्तिरीयोपनिषद्भाष्ये

> > ब्रह्मानन्दवळी समाप्ता ।



### प्रथम अनुवाक

भॄगुका अपने पिता वरुणके पास जाकर वसविद्याविपयक प्रश्न करना तथा वरुणका बस्नोपदेश

> क्योंकि सत्य, ज्ञान और अनन्त बड़ा ही आकाशसे लेकर अन्नमय-पर्यन्त कार्यवर्गको रचकर उसमें अनुप्रविष्ट हो सविशेष-सा उपख्य्य हो रहा है इसलिये वह सम्पूर्ण कार्यवर्गसे विख्क्षण अटस्यादि धर्म-वाला आनन्द ही है; और वही मैं ř. -ऐसा जानना चाहिये; क्योंकि उसके अनुप्रवेशका यही उद्देश्य है। इस प्रकार जाननेवाले उस साधकके शुभाशुभ कमें जन्मान्तरका नहीं होते आरम्भ करनेवाले आनन्दबळीमें यही বিষয कहना **અ**મીષ્ટ था । अव त्रह्मविद्या तो समाप्त हो चकी । यहाँसे आगे ब्रह्मविद्याके साधन तपका निरूपण करना है तथा जिनका पहले निरूपण नहीं किया गया है उन अन्नादिविषयक उपासनाओंका भी वर्णन करना है; इसीलिये इस

सत्यं ज्ञानमनन्तं त्रझाकाशा-दिकार्यमञमयान्तं उपकमः सुष्ट्रा तदेवानुप्रविष्टं विशेषवदिवोपलभ्यमानं यसा-त्तसारसर्वकार्थविलक्षणमदृश्यादि-धर्मकमेवानन्दं तदेवाहमिति विजानीयादनुप्रवेशस्य तदर्थत्वा-त्तस्यवं विजानतः হামাহাম कर्मणी जन्मान्तरारम्भके ਜ भवत इत्येवमानन्द्वरुख्यां विव-क्षितोऽर्थः परिसमाप्ता च त्रझ-अतः परं त्रह्मविद्या-विद्या । साधनं तपो वक्तव्यमन्नादिविष-याणि चोपासनान्यनुक्तानीत्यत

### तैत्तिरीयोपनिषद्

### [ वल्ली २

इदमारम्यते— | प्रकरणका आरम्भ किया जाता है-

भूगुर्वें वारुणिः वरुणं पितरमुपससार अधीहि भगवो ब्रह्मेति । तस्मा एतत्प्रोवाच । अन्नं प्राणं चश्चः श्रोत्रं मनो वाचमिति । तश्होवाच । यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते येन जातानि जीवन्ति । यत्प्रयन्त्य-भिसंविशन्ति । तद्विजिज्ञासख । तद् ब्रह्मेति । स तपो-ऽतप्यत । स तपस्तप्त्वा ॥ १ ॥

वरुणका सुप्रसिद्ध पुत्र भगु अपने पिता बरुणके पास गया [ और बोला—] 'भगवन् ! मुझे त्रझका बोध कराइये ।' उससे वरुणने 'यह कहा—'अन्न, प्राण, नेत्र, श्रोत्र, मन और वाक् [ ये ब्रह्मकी उपलब्धिके दार हैं] ।' फिर उससे कहा—'जिससे निश्चय ही ये सब भूत उत्पन्न होते हैं, उत्पन्न होनेपर जिसके आश्रयसे ये जीवित रहते हैं और अन्तमें विनाशोन्मुख होकर जिसमें ये लीन होते हैं उसे विशेषरूपसे जाननेकी इच्ला कर; वही ब्रह्म है ।' तब उस ( भगु) ने तप किया और उसने तप करके—॥ १॥

आख्यायिका विद्यास्तुतये, प्रियाय पुत्राय पित्रोक्तेति— भुगुवैं वारुणिः । वैद्याव्दः प्रसि-द्वानुस्मारको भुगुरित्येवंनामा प्रसिद्धोऽनुस्मार्थते । वारुणिर्वरु-णस्थापत्यं वारुणिर्वरुणं पितरं वरुणका पुत्र था । वह ज्रक्षको

228

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

यतो यसादा इमानि ब्रह्मा-दीनि स्तम्बपर्यन्तानि नवालक्षणम् भूतानि जायन्ते। येन जातानि जीवन्ति प्राणा-न्धारयन्ति वर्धन्ते । विनाशकाले

प्राणमत्तारमुपल-वरुणोपदिष्ट-मनाप्राप्तिद्वाराणि व्धिसाधनानि चक्षः ओत्रं मनो वाचमित्येतानि ब्रह्मी-पलब्धौ द्वाराण्युक्तवान् । उक्त्वा च द्वारभूतान्येतान्यन्नादीनि तं भगुं होवाच त्रहाणो लक्षणम् । किं तत ?

नेन मन्त्रेण । अधीहि अध्यापय कथय । स च पिता विधिवदुप-सन्नाय तस्मै पुत्रायैतद्वचनं प्रोवाच । अञ्चं प्राणं चक्षुः श्रोत्रं मनो वाचमिति । अन्नं शरीरं तदभ्यन्तरं च

अनु० १] शाहरभाष्यार्थ विजिज्ञासुरुपससारोपगत-त्रस वान्, अधीहि भगवो ब्रझेत्य-

जाननेकी इच्छावाला होकर अपने पिता वरुणके पास गया। अर्थात् ·हे भगवन् ! आप मुझे ब्रह्मका उपदेश कीजिये' इस मन्त्रके द्वारा उसने गुरूपसदन किया]। 'अधीहि' दाब्दका अर्थ अध्यापन ( उपदेश ) कीजिये-कहिये ऐसा समझना चाहिये । उस पिताने अपने पास विधिपूर्वक आये हुए उस पत्रसे यह वाक्य कहा-'अर्ज़ प्राणं चक्षः ओत्रं मनः वाचम् ।'

·अन अर्थात् शरीर उसके मीतर अन्न भक्षण करनेवाळा प्राण, तदनन्तर विषयोंकी उपलन्धिके साधनमूत चक्षु, श्रोत्र, मन और वाक् ये ब्रह्मकी उपलब्धिमें द्वाररूप हैंग---ऐसा उसने कहा । इस प्रकार इन द्वारभूत अन्नादिको बतलाकर उसने उस भुगुको ब्रह्मका लक्षण बतलाया। वह क्या है ? [ सो बतलाते हैं— ]

जिससे ब्रह्मासे लेकर स्तम्बपर्यन्त ये सम्पूर्ण प्राणी उत्पन्न होते हैं, जिसके आश्रयसे ये जन्म लेनेके अनन्तर जीवित रहते-प्राण धारण करते अर्थात वृद्धिको प्राप्त होते हैं तथा विनाशकाल उपस्थित होनेपर

284

and an an an

[ बल्ली ३

### तैत्तिरीयोपनिषद्

प्रयाण प्रति जिसके करनेवाले अर्थात जिस त्रहाके प्रति गमन जीव उसमें करनेवाले चे प्रवेश करते — उसके तादाल्यभावको प्राप्त हो जाते हैं। तास्पर्य यह है कि स्थिति और ल्यकालमें उत्पत्ति. प्राणी जिसकी तद्रपताका त्याग नहीं करते यही उस ब्रह्मका टक्षण है। त उस ब्रह्मको विशेषरूपसे जाननेकी इच्छा कर; अर्थात् जो ऐसे लक्षणों-वाला ब्रह्म है उसे अन्नादिके दारा प्राप्त कर । "রঙ্গ সালকা সাল, चक्षका चक्ष, श्रोत्रका श्रोत्र, अलका अन्न और मनका मन है-ऐसा जो जानते हैं वे उस पुरातन और श्रेष्ठ ब्रह्मको साक्षात् जान सकते हैं'' ऐसी एक दूसरी श्रति भी इस बातको प्रदर्शित करती है कि ये प्राणादि ब्रह्मकी उपलब्धिमें द्रारखरूप हैं ।

उस मृगुने अपने पितासे ब्रह्मकी उपलब्धिके द्वार और ब्रह्मका लक्षण सुनकर ब्रह्मसाक्षात्कारके साधन-रूपसे तप किया । [ यहाँ प्रश्न होता है कि ] जिसका उपदेश ही नहीं दिया गया था उस तपके [ ब्रह्मप्राप्तिका ] साधन होनेका झान मृगुको कैसे हुआ ? [ उत्तर-]

च यत्प्रयन्ति यदब्रह्म प्रतिगच्छ-न्ति, अभिसंविशन्ति तादातम्य-मेव प्रतिपद्यन्ते । उत्पत्तिस्थिति-लयकालेषु यदात्मतां न जहति भूतानि तदेतदब्रझणो लक्षणम् । विञेषेण तद्वय विजिज्ञासख ज्ञातमिच्छस्व । यदेवंलक्षणं त्रद्य तदनादिद्वारेण प्रतिपद्यस्वे-त्यर्थः । अत्यन्तरं च-"प्राण-स्य प्राणमुत चक्षुपश्चक्षुरुत ओत्रस श्रोत्रमनस्यान्नं मनसो ये मनो विदुस्ते निचिक्युर्ज्रेझ पुराण-मग्न्यमु" ( चु० उ० ४ । ४ । १८) इति ब्रसोपलव्धी द्वारा-ण्येतानीति दर्शयति ।

स भृगुर्त्रक्षोपरुन्धिंदाराणि <sub>अकोपरुष्यये</sub> त्रक्कलक्षणं च श्रुत्वा <sup>भूगोस्तपः</sup> पितुस्तपो त्रक्कोप-लन्धिसाधनत्वेनातप्यत तप्त-वान् । कुतः पुनरनुपदिष्टस्यैव तपसः साधनत्वप्रतिपत्तिर्भुगोः ?

285

### द्याङ्करभाष्यार्थ

अनु०१]

क्योंकि [ उसके पिताका ] कथन सावशेष ( जिसमें कुछ कहना शेष रह गया हो-ऐसा ) था । वरुणने भ्यतो वा इमानि भूतानि' इत्यादि रूपसे अन्नादि अझकी प्राप्तिका द्वार और लक्षण कहा था । वह सावशेष ( असम्पूर्ण ) थाः क्योंकि उससे अझका साक्षात् निर्देश नहीं होता ।

279

नहीं तो, उसे अपने जिज्ञास पुत्रके प्रति 'वह जस ऐसा है' इस प्रकार उसका स्वरूपसे ही निर्देश करना चाहिये था। किन्तु इस प्रकार उसने निर्देश किया नहीं है। तो किस प्रकार किया है ? उसने जसे सावशेष ही उपदेश किया है। इससे जाना जाता है कि उसके पिताको अवस्य ही महाज्ञानके प्रति किसी अन्य साधनकी भी अपेक्षा है । सबसे बड़ा साधन डोनेके कारण भूगुने तपको ही विशेष रूपसे प्रहण किया । जिनके साध्य विधय नियत हैं उन साधनोंमें तप ही सबसे अधिक सिदि प्राप्त कराने-वाला साधन हे-यह बात लोकमें प्रसिद्ध ही है। इसलिये पिताके उपदेश न देनेपर भी भूगुने ब्रह्म-विज्ञानके साधनरूपसे तपको स्वीकार । वह तप बाह्य इन्द्रिय किया और अन्तःकरणका समाहित करना

सावशेषोक्तेः । अन्नादि त्रझणः प्रतिपत्तौ द्वारं लक्षणं च यतो वा इमानीत्याद्युक्तवान् । सावशेषं

हि तत्साक्षाद्रझणोऽनिर्देशात् । अन्यथा हि स्वरूपेणैव ब्रह्म निर्देष्टव्यं जिज्ञासचे प्रत्रायेद-मित्श्वंरूपं ब्रह्मेति । न चैवं निर-दिश्वत्किं तर्हि ? सावशेषमेवोक्त-बान् । अतोऽवगम्यते नूनं साध-नान्तरमप्यपेक्षते पिता त्रझ-विज्ञानं प्रतीति । तपोविशेषप्रति-पत्तिस्त सर्वसाधकतमत्वात् । सर्वेषां हि नियतसाध्यविषयाणां साधनानां तप एव साधकतमं साधनमिति हि प्रसिद्धं लोके। तसात्वित्रानुपदिष्टमपि ज्ञ - स्र विज्ञानसाधनत्वेन तपः प्रतिपेदे भगः । तच तपो बाद्यान्तः-करणसमाधानं तदुदारकत्वाह्य-

### तै**त्तिरीयोपनिषद्**

प्रतिपत्तेः । ''मनसअवेन्द्रियाणां च ह्यैकाग्ज्यं परमं तपः । तज्ज्यायः सर्वधर्मेभ्यः स धर्मः पर उच्यते'' (महा० ञा० २५० । ४) इति स्मृतेः । स च तपस्त-प्त्वा ॥ १ ॥ िवली रे

# द्वितीय अनुवाक

अत्र ही नक्ष है-ऐसा जानकर और उसमें नहाके लक्षण घटाकर मृगुका पुनः वरुणके पास आना और उसके

उपदेशसे पुनः तप करना

अन्नं ब्रह्मेति व्यजानात् । अन्नाद्ध्येव खल्विमानि भूतानि जायन्ते । अन्नेन जातानि जीवन्ति । अन्नं प्रयन्त्यभिसंविश्चन्तीति । तद्विज्ञाय पुनरेव वरुणं पितर-मुपससार । अधीहि भगवो ब्रह्मेति । तः होवाच । तपसा ब्रह्म विजिज्ञासस्व । तपो ब्रह्मेति । स तपोऽतप्यत । स तपस्तप्त्वा ॥ १ ॥

अन्न ब्रह्म है— ऐसा जाना । क्योंकि निश्चय अन्नसे ही ये सब प्राणी उत्पन्न होते हैं, उत्पन्न होनेपर अन्नसे ही जीवित रहते हैं तथा प्रयाण करते समय अन्नमें ही छीन होते हैं। ऐसा जानकर वह फिर अपने पिता बरुणके पास आया [ और कहा— ] 'भगवन् ! मुझे ब्रह्मका उपदेश कीजिये।' वरुणने उससे कहा—'ब्रह्मको तपके द्वारा जाननेकी अनु० २]

#### शाङ्करभाष्यार्थ

इच्छा कर, तप ही ब्रह्म है।' तब उसने तप किया और उसने तप करके—॥ १॥

> अज ब्रह्म है--ऐसा जाना । वही उपर्युक्त व्क्षणसे युक्त है । सो कैसे ? क्योंकि निश्चय अजसे ही ये सब प्राणी उत्पन्न होते हैं, उत्पन्न होनेपर अन्नसे ही जीवित रहते हैं तथा मरणोन्मुख होनेपर अन्नमें ही लीन हो जाते हैं । अतः तारपर्य यह है कि अनका ब्रह्मरूप होना ठीक ही है । वह इस प्रकार तप करके तथा अनके व्क्षण और युक्तिके द्वारा 'अन ही ब्रह्म है' ऐसा जानकर फिर भी संशयमस्त हो पिता वरुणके पास आया [ और बोटा- ] 'भगवन् ! मझे ब्रक्षका उपदेश कीनिये' ।

परन्तु इसमें उसके संशयका कारण क्या था ? सो बतलाया जाता है। अन्नकी उत्पत्ति देखनेसे [ उसे ऐसा सन्देह हुआ ]। यहाँ तपका जो बारम्बार उपदेश किया गया है वह उसका प्रधान साधनत्व प्रदर्शित करनेके लिये है। अर्थात् जबतक ब्रह्मका लक्षण निरतिशय न हो जाय और जबतक तेरी जिज्ञासा शान्त न हो तबतक तप ही तेरे लिये साधन है। तात्पर्य यह

त्रह्येति व्यजानाद्रि-अखं ज्ञातवान तदि यथोक्तलक्षणो-पेतम् । कथम् ? अन्नाद्वचेव खल्विमानि भूतानि जायन्तेः अन्नेन जातानि जीवन्ति अन्नं प्रयन्त्यभिसंविजन्तीति तसा-ब्रह्मत्वमित्यभि-द्यक्तमनस्य प्रायः । स एवं तपस्तप्त्वान्नं त्रद्धति विज्ञायान्नलक्षणेनोष-च पुनरेव संशयमापत्रो पत्त्या वरुणं पित्रसपससार अधीहि भगवो ब्रह्मेति ।

कः पुनः संशयद्वेतुरस्येत्यु-च्यते-अत्रस्योत्पत्तिदर्शनात् । तपसः पुनः पुनरुपदेशः साधना-तिशयत्वावधारणार्थः । यावद्र-द्मणो लक्षणं निरतिशयं न भवति यावच्च जिज्ञासा न निवर्तते नावच्तप एव ते साधनम् । तप-

### तैचिरीयोपनिषद्

वली ३

सैव त्रद्ध विजिज्ञासस्वेत्यर्थः । है कि तू तपसे ही ब्रह्मको जाननेकी ऋज्वन्यत् ।। १ ।। इच्छा कर । शेष अर्थ सरछ है ॥१॥

इति भृगुवल्ल्यां द्वितीयोऽनुवाकः ॥ २ ॥

------

# तृतीय अनुवाक

प्राण ही बद्ध है—ऐसा जानकर और उसीमें बह्यके लक्षण घटाकर मृगुका पुनः वरुणके पास आना और उसके उपदेशसे पुनः तप करना

प्राणो ब्रह्मेति व्यजानात् । प्राणान्दव्येव खल्विमानि भूतानि जायन्ते । प्राणेन जातानि जीवन्ति । प्राणं प्रयन्त्यभिसंविशन्तीति । तद्विज्ञाय पुनरेव वरुणं पितरमुपससार । अधीहि भगवो ब्रह्मेति । तथ् होवाच । तपसा ब्रह्म विजिज्ञासस्व । तपो ब्रह्मेति । स तपो-ऽतप्यत । स तपस्तप्त्वा ॥ १ ॥

प्राण त्रहा है—ऐसा जाना । क्योंकि निश्चय प्राणसे ही ये प्राणी उत्पन्न होते हैं, उत्पन्न होनेपर प्राणसे ही जीवित रहते हैं और मरणोन्मुख होनेपर प्राणमें ही लीन हो जाते हैं । ऐसा जानकर वह फिर अपने पिता बरुणके पास आया [ और बोला—] 'भगवन् ! मुझे त्रहाका उपदेश कीजिये ।' उससे बरुणने कहा—'तू तपसे त्रहाको जाननेकी इच्छा कर । तप ही ब्रहा है ।' तब उसने तप किया और उसने तप करके—॥ १ ॥

Strengton of Strengton

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

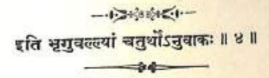
220

# चतुर्थ अनुवाक

मन ही नदा है—ऐसा जानकर और उसमें नदाके लक्षण पटाकर भूगुका पुनः वरुणके पास आना और उसके उपदेशसे पनः तप करना

भनो ब्रह्मेति व्यजानात् । मनसो होव खल्विमानि भूतानि जायन्ते । मनसा जातानि जीवन्ति । मनः प्रयन्त्यभिसंविद्यान्तीति । तद्विज्ञाय पुनरेव वरुणं पितरमुपससार । अधीहि भगवो ब्रह्मेति । तः होवाच । तपसा ब्रह्म विजिज्ञासस्व । तपो ब्रह्मेति । स तपोऽतप्यत । स तपस्तप्त्वा ॥ १ ॥

मन ब्रह्म है—-ऐसा जाना; क्योंकि निश्चय मनसे ही ये जीव उत्पन्न होते हैं, उत्पन्न होनेपर मनके द्वारा ही जीवित रहते हैं और अन्तमें प्रयाण करते हुए मनमें ही छीन हो जाते हैं। ऐसा जानकर बह फिर पिता वरुणके पास गया [ और बोटा—] 'मगवन् ! मुझे ब्रह्मका उपदेश कीजिये ।' वरुणने उससे कहा—'त् तपसे ब्रह्मको जाननेकी इच्छा कर, तप ही ब्रह्म है।' तब उसने तप किया और उसने तप करके—॥ १ ॥

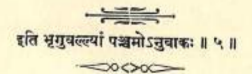


## पञ्चम अनुवाक

विज्ञान ही अस है—ऐसा जानकर और उसमें वसके त्रक्षण घटाकर भृगुका पुनः वरुणके पास आना और उसके उपदेशसे पुनः तप करना

विज्ञानं ब्रह्मेति व्यजानात् । विज्ञानान्द्रचेव खल्विमानि भूतानि जायन्ते । विज्ञानेन जातानि जीवन्ति । विज्ञानं प्रयन्त्यभिसंविद्यन्तीति । तद्विज्ञाय पुनरेव वरुणं पितरमुपससार । अधीहि भगवो ब्रह्मेति । तश्होवाच । तपसा ब्रह्म विजिज्ञासस्व । तपो ब्रह्मेति । स तपोऽतप्यत । स तपस्तप्त्वा ॥ १ ॥

विज्ञान बढ़ा है—-ऐसा जाना। क्योंकि निश्चय विज्ञानसे ही ये सब जीव उत्पन्न होते हैं, उत्पन्न होनेपर विज्ञानसे ही जीवित रहते हैं और फिर मरणोन्मुख होकर विज्ञानमें ही प्रविष्ट हो जाते हैं। ऐसा जानकर वह फिर पिता वरुणके समीप आया [ और बोला—] 'भगवन् ! मुझे ब्रह्मका उपदेश कीजिये।' वरुणने उससे कहा—'त् तपके द्वारा ब्रह्मको जाननेकी इच्छा कर। तप ही ब्रह्म है।' तब उसने तप किया और तप करके—॥ १॥



## षष्ठ अनुवाक

आनन्द ही वक्क है—ऐसा भृगुका निश्चय करना तथा इस भार्गची वारुणी विद्याका महत्त्व और फल

आनन्दो ब्रह्मेति व्यजानात् । आनन्दाडचेव खल्विमानि भूतानि जायन्ते । आनन्देन जातानि जीवन्ति । आनन्दं प्रयन्त्यभिसंविद्यान्तीति । सैषा भार्गवी वारुणी विद्या परमे व्योमन् प्रतिष्ठिता । स य एवं वेद प्रतितिष्ठति । अन्नवानन्नादो भवति । महान् भवति, प्रजया पशुभिर्ब्रक्षवर्चसेन । महान् कीर्त्या ॥१॥

आनन्द ब्रह्म है— ऐसा जाना; क्योंकि आनन्दसे ही ये सब प्राणी उत्पन्न होते हैं, उत्पन्न होनेपर आनन्दके द्वारा ही जीवित रहते हैं और प्रयाण करते समय आनन्दमें ही समा जाते हैं। वह यह म्रगुकी जानी हुई और वरुणकी उपदेश की हुई विद्या परमाकाशमें स्थित है। जो ऐसा जानता है वह ब्रह्ममें स्थित होता है; वह अन्नवान् और अन्नका भोका होता है; प्रजा, पद्यु और ब्रह्मतेजके कारण महान् होता है तथा कीर्तिके कारण भी महान् होता है ॥ १ ॥

एवं तपसा विशुद्धातमा इस प्रकार तपसे शुद्धचित्त हुए प्राणादिषु साकल्येन त्रह्मलक्षण-मपश्यत्र्शनैः शनैरन्तरनुप्रविश्या-ओर प्रवेश कर तपरूप साधनके

### [ बल्ली ३

### तैत्तिरीयोपनिषद्

द्वारा ही सबकी अपेक्षा अन्तरतम आनन्दको ब्रह्म जाना । अतः जो ब्रह्मको जाननेकी इच्छावाळा हो उसे साधनरूपसे बाह्य इन्द्रिय और अन्तःकरणका समाधानरूप परम तप ही करना चाहिये--यह इस प्रकरणका तात्पर्य है।

अब आख्यायिकासे निवृत्त होकर श्रुति अपने ही वाक्यसे आख्यायिका-से निष्पन्न होनेवाला अर्ध बतलाती है-अन्नमय आत्मासे प्रारम्भ हहे यह मार्गवी-भूगुकी जानी हुई और बारुणी-वरुणकी कही हुई त्रिया परमाकाशमें-हृदयाकाशस्थित गहा-के भीतर अद्वैत परमानन्दमें प्रतिष्ठित है अर्थात् वही इसका पर्यवसान होता है। इसी प्रकार जो कोई दूसरा पुरुष भी इसी क्रमसे तपरूप साधनके द्वारा कमशः अनुप्रवेश करके आनन्दको ब्रह्मरूपसे जानता ŝ विद्यामें बह इस प्रकार स्थिति लाभ करनेसे आनन्द अर्थात् परत्रहामें स्थिति प्राप्त करता है, यानी ब्रह्म ही हो जाता है।

अब उसका दृष्ट ( इस लोकमें प्राप्त होनेवाला ) फल वतलाया जाता है-अन्नवान्-जिसके पास

न्तरतममानन्दं त्रद्य विज्ञातवां-स्तपसैव साधनेन भृगुः । तसाह्र-झविजिज्ञासुना वाद्यान्तःकरण-समाधानलक्षणं परमं तपःसाधन-मनुष्टेयमिति प्रकरणार्थः ।

228

अधुनाख्यायिकातोऽपसृत्य श्रुतिः स्वेन वचनेनाख्यायिका-निर्वर्त्यमर्थमाच्छे-सेषा भागवी भृगुणा विदिता वरुणेन प्रोक्ता वारुणी विद्या परमे व्योमन्हद्या-काशगुहायां परम आनन्देऽद्वैते प्रतिष्ठिता परिसमाप्तान्नमयादात्म-नोऽधिप्रवृत्ता । य एवमन्योऽपि तपसैव साधनेनानेनैव क्रमेणा-नप्रविक्यानन्दं ब्रह्म वेद स एवं विद्याप्रतिष्ठानात्प्रतितिष्ठत्यानन्दे परमे ब्रह्मणि ब्रह्मैव भवतीत्यर्थः । इप्टं च फलं तस्योच्यते—

अलवान्प्रभूतमन्त्रमस्य

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

विद्यत

#### शाङ्गरमाण्यार्थ

अनु० ६ ]

बहुत-सा अन्न हो उसे अन्नवान् कहते हैं ।\* अन्नकी सत्तामात्रसे तो सभी अन्नवान् हैं, अतः [यदि उस प्रकार अर्थ किया जाय तो] विद्याकी कोई विशेषता नहीं रहती। इसी प्रकार वह अन्ताद-जो अन्नमक्षण करे यानी दोप्ताग्नि हो जाता है। वह महान् हो जाता है। उसका महत्त्व किस कारणसे होता है ? इसपर कहते हैं-पुत्रादि प्रजा, गौ, अस्व आदि पशु तया ज़झतेज यानी शम, दम एवं ज्ञानादिके कारण होनेवाले तेजसे तथा कीर्ति यानी शुमाचरणके कारण होनेवाली ख्यातिसे बह् महान् हो जाता है॥ १॥

इत्यस्रवान सत्तामात्रेण त सर्वो ह्यन्नवानिति विद्याया विशेषो न खात्। एवमन्नमत्ती-त्यन्नादो दीप्तान्निर्भवतीत्यर्थः। महान्भवति । केन महत्त्वमित्यत आह--प्रजया प्रत्रादिना पशु-भिर्गवाश्वादिभिर्त्रसवर्चसेन शम-दमज्ञानादिनिमित्तेन तेजसा । महान्भवति कीत्यी ख्यात्या शमप्रचारनिमित्तया ।।१।।

इति मृगुवल्ल्यां षष्ठोऽनुवाकः ॥ ६ ॥



# मूलमें केवल 'अलवान्' है, भाष्यमें उसका अर्थ 'प्रभूत ( बहुतसे ) अलवाला' किया गया है । इससे यह शंका होती है कि 'प्रभूत' विशेषणका प्रयोग क्यों किया गया । इसीका समाधान करनेके लिये आगेका वाक्य है ।

तै॰ उ॰ २९-३०-

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

224

# सप्तम अनुवाक

अवकी निन्दा न करनारूप व्रत तथा झरीर और प्राणरूप अच-बह्यके उपासकको शाप्त होनेवाले फलका वर्णन

अन्नं न निन्दात् । तद्वतम् । प्राणो वा अन्नम् । शरीरमन्नादम् । प्राणे शरीरं प्रतिष्ठितम् । शरीरे प्राणः प्रतिष्ठितः । तदेतदन्नमन्ने प्रतिष्ठितम् । स य एतदन्नमन्ने प्रतिष्ठितं वेद प्रतितिष्ठति । अन्नवानन्नादो भवति । महान्

भवति प्रजया पशुभिर्वद्मवर्चसेन । महान् कीर्त्या ॥१॥

अन्नकी निन्दान करे। यह ब्रह्मज्ञका बन है। प्राण ही अन्न है और शरीर अन्नाद है। प्राणमें शरीर स्थित है और शरीरमें प्राण स्थित है। इस प्रकार [ एक दूसरेके आश्रित होनेसे वे एक दसरेके अन हैं: अतः ] ये दोनों अन ही अनमें प्रतिष्ठित हैं । जो इस प्रकार अनको अन्नमें स्थित जानता है वह प्रतिष्ठित ( प्रख्यात ) होता है, अन्नवान् और अलमोक्ता होता है । प्रजा, पद्म और ब्रह्मतेजके कारण महानू होता है तथा कीतिंके कारण भी महान् होता है ।। १ ।।

इसके सिवा क्योंकि द्वारभूत अन्नके द्वारा ही ब्रह्मको जाना है इसलिये गुरुके समान अन्नकी भी निन्दान करें। इस प्रकार ब्रह्म-वेत्ताके लिये यह व्रत उपदेश किया विदो व्रतम्पदिक्यते । व्रतोप- जाता है । यह व्रतका उपदेश

किं चान्नेन द्वारभूतेन ब्रह्म यसात्तसाद्गुरुमिव विज्ञातं अन्नं न निन्द्यात्तदस्यैवं ब्रह्म-

अनु०७]

शाङ्करभाष्यार्थ

देशोऽचस्तुतये,

स्तुतिभाक्त्यं

चान्नस्य नह्योपलब्ध्युपायत्वात् ।

प्राणो वा अत्रम्, शरीरान्त-भीवात्प्राणख । यद्यसान्तः-प्रतिष्ठितं भवति तत्त्तसान्नं भव-तीति । शरीरे च प्राणः प्रति-ष्ठितस्तसात्प्राणोऽन्नं शरीरमन्ना-दम् । तथा शरीरमप्यनं प्राणो-ऽन्नादः । कसात् ? प्राणे शरीरं प्रतिष्ठितम्: तन्निमित्तत्वाच्छरी-रस्थितेः । तसात्तदेतदुभयं शरीरं प्राणश्चान्नमन्नादश्च । येनान्योन्य-सिन्प्रतिष्ठितं तेनान्नम् । येना-न्योन्यस्य प्रतिष्ठा तेनान्नादः । तसात्प्राणः शरीरं चोभयमन्न-मन्नादं च ।

स य एवमेतदत्रमन्ने प्रति-ष्ठितं वेद प्रतितिष्ठत्यन्नान्नादा-त्मनैव। किं चान्नवानन्नादो भव-तीत्यादि पूर्ववत् ।।१॥ अनकी स्तुतिके डिपे है और अन्नकी स्तुतिपात्रता ब्रस्नोपडव्धिका साधन होनेके कारण है ।

प्राण ही अन है; क्योंकि प्राण शरीरके भीतर रहनेवाळा है। जो जिसके भीतर स्थित रहता है वह उसका अन्न हुआ करता है। प्राण शरीरमें स्थित है, इसलिये प्राण अन्न है और शरीर अन्नाद है। इसी प्रकार शरीर भी अन्न है और प्राण अन्नाद है; कैसे !--प्राणमें शरीर स्थित है: क्योंकि शरीरकी स्थिति प्राणके ही कारण है अत: ये दोनों शरीर और प्राण अल और अनाद हैं; क्योंकि वे एक दूसरेमें स्थित हैं इसलिये अन हैं और क्योंकि एक दूसरेके आधार हैं इसलिये अन्नाद हैं । अतरब प्राण और शरीर दोनों ही अन और अন্নাद हैं।

वह जो इस प्रकार अन्नको अन्नमें स्थित जानता है, अन्न और अन्नाद-रूपसे ही स्थित होता है तथा अन्न-बान् और अन्नाद होता है-इस्यादि शेष अर्थ पूर्ववत् है ।। १ ॥

इति भृगुवल्ल्यां सतमोऽनुवाकः ॥॥

250

# अष्टम अनुवाक

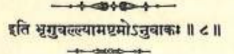
अनका त्याग न करनारूप व्रत तथा जल और ज्योतिरूप अन्न-वद्यके उपासकको प्राप्त होनेवाले फलका वर्णन

अन्नं न परिचक्षीत। तद्वतम् । आपो वा अन्नम् । ज्योतिरन्नादम् । अप्सु ज्योतिः प्रतिष्ठितम् । ज्योतिष्यापः प्रतिष्ठिताः । तदेतदन्नमन्ने प्रतिष्ठितम् । स य एतदन्न-मन्ने प्रतिष्ठितं वेद प्रतितिष्ठति । अन्नवानन्नादो भवति । महान्भवति प्रजया पशुभिर्वद्यवर्चसेन । महान्कीर्त्या ॥१॥

अल्लका त्याग न करे। यह वत है। जल ही अल है। ज्योति अल्लाद है। जल्लों ज्योति प्रतिष्ठित है और ज्योतिमें जल स्थित है। इस प्रकार ये दोनों अल ही अलमें प्रतिष्ठित हैं। जो इस प्रकार अलको अलमें स्थित जानता है यह प्रतिष्ठित होता है, अलवान् और अलाद होता है, प्रजा, पशु और ब्रह्मतेजके कारण महान् होता है तथा कीर्तिके कारण भी महान् होता है।। १।।

> अज्ञका प्रत्याख्यान अर्थात् त्याग न करे, यह व्रत है--यह कथन पूर्ववत् स्तुतिके छिये है । इस प्रकार शुभाशुभकी कल्पनासे उपेक्षा न किया हुआ अन्न ही यहाँ स्तुत एवं महिमान्वित किया जाता है । तथा आगेके 'आपो वा अन्नम्' इत्यादि वाक्योंमें भी पूर्वोक्त अर्थकी ही योजना करनी चाहिये ।।१।।

अन्नं न परिचक्षीत न परि-हरेत् । तद्वतं पूर्ववत्स्तुत्यर्थम् । तदेवं शुभाशुभकल्पनया अपरि-हियमाणं स्तुतं महीकृतमन्नं स्यात् । एवं यथोक्तमुत्तरेष्वप्यापो वा अन्नमित्यादिषु योजयेत् ॥१॥



## नवम अनुवाक

अन्नसञ्चयरूप व्रत तथा पृथिवी और आकाशरूप अन्न-बग्नके उपासकको प्राप्त होनेवाले फलका वर्णन

अन्नं बहु कुर्वीत । तद्वतम् । पृथिवी वा अन्नम् । आकाशोऽन्नादः । पृथिव्यामाकाशः प्रतिष्ठितः । आकाशे पृथिवी प्रतिष्ठिता । तदेतदन्नमन्ने प्रतिष्ठितम् । स य एतदन्नमन्ने प्रतिष्ठितं वेद प्रतितिष्ठति । अन्नवानन्नादो भवति । महान्भवति प्रजया पशुभिर्वसवर्चसेन । महान्कीर्त्या ॥ १ ॥

अन्नको बढावे——यह त्रत है। पृथिवी ही अल है। आकाश अन्नाद है। पृथिवीमें आकाश स्थित है और आकाशमें पृथिवी स्थित है। इस प्रकार ये दोनों अन ही अन्नमें प्रतिष्ठित हैं। जो इस प्रकार अन्नको अन्नमें स्थित जानता है वह प्रतिष्ठित होता है, अन्नवान् और अन्नाद होता है, प्रजा, पशु और ब्रह्मतेजके कारण महान् होता है तथा कीर्तिके कारण भी महान् होता है ॥ १ ॥

अप्सु ज्योतिरित्यब्ज्योति-पूर्वोक्त 'अप्सु अ्योतिः' आदि मन्त्रके अनुसार जल और ज्योतिकी अन्न और अन्नाद गुणसे उपासना करनेवालेके लिये अन्नको बढ़ाना वत है' [--यह बात इस मन्त्रमें कही गयी है]॥ १॥

इति भृगुवल्ल्यां नवमोऽनुवाकः ॥ ९ ॥

-

# दशम अनुवाक

राह्रागत अतिथिको आश्रय और अन्न देनेका विधान एवं उससे प्राप्त होनेवाला फलः तथा प्रकारान्तरसे बहाकी उपासनाका वर्णन

न कंचन वसतौ प्रत्याचक्षीत । तद्व्रतम् । तस्माद्यया कया च विधया बहुन्नं प्राप्नुयात् । आराध्यस्मा अन्न-मित्याचक्षते । एतद्वै मुखतोऽन्नः राग्डम् । मुखतोऽस्मा अन्नः राध्यते । एतद्वै मध्यतोऽन्नः राग्डम् । मध्यतो-ऽस्मा अन्नः राध्यते । एतद्वा अन्ततोऽन्नः राग्डम् । अन्ततोऽस्मा अन्नः राध्यते ॥ १ ॥

य एवं वेद । क्षेम इति वाचि । योगक्षेम इति प्राणापानयोः । कर्मेति हस्तयोः । गतिरिति पादयोः । विमुक्तिरिति पायौ । इति मानुषीः समाज्ञाः । अथ दैवीः । तृप्तिरिति वृष्टौ । बल्लमिति विद्युति ॥ २ ॥

यश इति पशुषु ज्योतिरिति नक्षत्रेषु | प्रजातिरमृत-मानन्द इत्युपस्थे | सर्वमित्याकाशे | तत्प्रतिष्ठेत्युपासीत | प्रतिष्ठावान् भवति | तन्मह इत्युपासीत | महान् भवति | तन्मन इत्युपासीत | मानवान् भवति || ३ || तन्नम इत्युपासीत | नम्यन्तेऽस्मै कामाः | तद्बह्येत्युपासीत | ब्रह्मवान् भवति | तद्ब्रह्मणः परिमर

अनु० १० ]

Charles alles alles

# शाङ्करभाष्यार्थ

ADR.

इत्युपासीत । पर्येणं म्रियन्ते द्विषन्तः सपत्नाः । परि येऽप्रिया आतृन्याः । स यश्चायं पुरुषे यश्चासावादित्ये स एकः ॥ ४ ॥

- अपने यहाँ रहनेके लिये आये हुए किसीका भी परित्याग न करे। यह वत है। अतः किसी-न-किसी प्रकारसे बहुत-सा अन्न प्राप्त करे; क्योंकि वह (अन्नोपासक) उस (गृहागत अतिथि) से भैंने अन तैयार किया है' ऐसा कहता है। जो पुरुष मुखतः ( प्रथम अवस्थामें अथवा मुख्यवृत्तिसे यानी सत्कारपूर्वक ) सिद्ध किया हुआ अल देता है उसे मख्यवृत्तिसे ही अनन्ती प्राप्ति होती है। जो मव्यतः ( मध्यम आयमें अथवा मध्यम वृत्तिसे ) सिद्ध किंया हुआ अन्न देता है उसे मध्यम वृत्तिसे ही अन्त्रकी प्राप्ति होती है । तथा जो अन्ततः ( अन्तिम अवस्थामें अयवा निकुछ वृत्तिसे ) सिद्ध किया हुआ अन्न देता है उसे निकुछ वृत्तिसे ही अन्न प्राप्त होता है ॥ १ ॥ जो इस प्रकार जानता है [ उसे पूर्वोक्त फल प्राप्त होता है। अब आगे प्रकारान्तरसे ब्रह्मकी उपासनाका वर्णन किया जाता है---] ब्रह्म वाणीमें क्षेम ( प्राप्त वस्तुके परिरक्षण ) रूपसे [ स्थित है---इस प्रकार उपासनीय है ], योगक्षेमरूपसे प्राण और अपानमें, कर्मरूपसे हाथोंमें, गतिरूपसे चरणोंमें और त्यागरूपसे पायुमें [ उपासनीय है ], यह मनुष्यसम्बन्धिनी उपासना है । अब देवताओंसे सम्बन्धित उपासना कही जाती है-तृतिरूपसे वृष्टिमें, बलरूपसे बियत्में ॥ २ ॥ यशरूपसे पशुओंमें, ज्योतिरूपसे नक्षत्रोंमें, पुत्रादि प्रजा, अमृतत्व और आनन्दरूपसे उपस्थमें तथा सर्वरूपसे आकाशमें [ ब्रह्मकी उपासना करे ]। वह ब्रह्म सबका प्रतिष्ठा (आधार) है-इस भावसे उसकी उपासना करे । इससे उपासक प्रतिष्ठावान् होता है । वह महः [ नामक व्याहति अथवा तेज ] है-इस भावसे उसकी उपासना करे । इससे उपासक महान् होता है। वह मन है--इस प्रकार उपासना करे। इससे उपासक मानवान् ( मनन करनेमें समर्थ ) होता है ॥ ३ ॥ वह नमः है-इस

238

### तैत्तिरीयोपनिषद

भावसे उसकी उपासना करे। इससे सम्पूर्ण काम्य पदार्थ उसके प्रति थिनम्र हो जाते हैं। वह ब्रह्म है-इस प्रकार उसकी उपासना करे। इससे वह ब्रसनिष्ठ होता है। वह ब्रसका परिमर ( आकाश ) है---इस प्रकार उसकी उपासना करें। इससे उससे देव करनेवाले उसके प्रति-पक्षी मर जाते हैं, तथा जो अप्रिय आतृब्य ( भाईके पुत्र ) होते हैं वे भी मर जाते हैं। वह, जो कि इस पुरुषमें है और वह जो इस आदित्यमें है, एक है ॥ ४ ॥

> तथा प्रथित्री और आकाशकी अन्न एवं अन्नादरूपसे ] उपासना करनेवालेके यहाँ रहनेके लिये कोई भी आवे उसे उसका परित्याग नहीं करना चाहिये । अर्थात अपने यहाँ निवास करनेके छिये आये हर किसी भी व्यक्तिका बह निवारण न करे। जब किसीको रहनेका स्थान दिया जाय तो उसे भोजन भी अवश्य देना चाहिये । अतः जिस-किसी भी विधिसे यानी किसी-न-किसी प्रकार बहत-सा अन प्राप्त करे; अर्थात खब अन्न-संग्रह करे।

ि चर्छी ३

क्योंकि अन्नवान् उपासकगण अपने यहाँ आये हुए अन्नार्थीसे अन तैयार है' ऐसा कहते हैं-'अन नहीं है' ऐसा कडकर उसका परित्याग नहीं करते । इसलिये भी बहुत-सा अन्न उपार्जन करे-इस प्रकार इसका पूर्ववाक्यसे सम्बन्ध

तथा प्रथिव्याकाशोपासकस्य वसती वसतिनि-आतिब्योयदेशः मित्तं कंचन कंचि-दपि न प्रत्याचक्षीत वसत्यर्थ-मागतं न निवारयेदित्यर्थः । वासे च दत्तेऽवर्च्य ह्यशनं दात-व्यम् । तसाद्यया कया च विधया येन केन च प्रकारेण ৰৱন্ধ प्राप्तुयाद्वह्नसंग्रहं कर्यादित्यर्थंः ।

यसादसवन्तो विद्वांसोऽभ्या-संसिद्ध-गतायान्नार्थिनेऽराधि अन्नमित्याचक्षते मसा न नास्तीति प्रत्याख्यानं क्वंन्ति । तसाच हेतोर्वह्रन्नं प्राप्तुयादिति पूर्वेण संबन्धः । अपि चान्नदा-

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

232 APR-

#### शाङ्करभाष्यार्थ

अनु० १०]

है । अब अन्नदानका माहारम्य कहा जाता है-जो पुरुष जिस प्रकार और जिस समय अन्न-दान करता है उसे उसी प्रकार और उसी समय उसकी प्राप्ति होती है । ऐसा किस प्रकार होता है ? सो बतलाते हैं-जो पुरुष मुखत:--मुख्य--प्रथम अवस्थामें अथवा मुख्य वृत्तिसे यानी सरकारपूर्वक राह अर्थात् सिद्ध (पक) अन्नको अपने यहाँ आये

हए अन्नार्थी अतिथिको देता है-यहाँ प्रयच्छति ( देता है ) यह कियापद वाक्यरोप ( अनुक्त अंश ) है—उसे क्या फल मिल्ता है, सो बतलाया जाता है-इस अन्नदाताको मखत.--प्रथम अवस्थामें अथवा मख्य वृत्तिसे अन्न प्राप्त होता है: अर्थात जिस प्रकार दिया जाता है उसी प्रकार प्राप्त होता है। इसी प्रकार मध्यतः मध्यम आयुमें अयवा मध्यम वृत्तिसे तथा अग्ततः-अग्तिम आयमें अथवा निकुष्ठ वृत्तिसे यानी तिरस्कारपूर्वक देनेसे इसे उसी प्रकार अन्नकी प्राप्ति होती है ॥१॥ जो इस प्रकार जानता है-जो इस प्रकार अनका पूर्वोक्त माहात्म्य और उसके दानका फल जानता है उसे पूर्वोक्त फल्की प्राप्ति होती है।

नस्य माहात्म्यमुच्यते । यथा यत्कालं प्रयच्छत्यन्नं तथा तत्कालमेव प्रत्युपनमते । कथ-मिति तदेतदाह—

एतद्वा अत्रं मुखतो मुख्ये <sub>वृत्तिमेदेनान्न</sub>. प्रथमे वयसि मु-<sup>दानस्य फल्नेदः</sup> ख्यया वा वृत्त्या

पूजापुरःसरमभ्यागतायान्नाथिने राढं संसिद्धं प्रयच्छतीति वाक्य-शेषः । तस्य किं फलं स्यादि-त्युच्यते — ग्रुखतः पूर्वे वयसि मुख्यया वा दृत्त्यासा अन्नादा-यान्नं राध्यते यथादत्तमुपतिष्ठत इत्यर्थः । एवं मध्यतो मध्यमे वयसि मध्यमेन चोपचारेण । तथाऽन्ततोऽन्ते वयसि जघन्येन चोपचारेण परिभवेन तथैवास्मै राध्यते संसिध्यत्यन्नम् ॥ १ ॥

य एवं वेद य एवमन्नस यथोक्तं माहात्म्यं वेद तदानस च फलम्, तस्य यथोक्तं फल-मुपनमते।

[ बल्ली ३

### तैत्तिरीयोपनिषद्

238

- m

अव ब्रह्मकी उपासनाका िएक और ] प्रकार बतलाया जाता है-'क्षेम है' इस प्रकार वाणीमें । प्राप्त पदार्थकी रक्षा करनेका नाम 'क्षेम' है। वाणीमें ब्रह्म क्षेमरूपसे स्थित है-इस प्रकार उसकी उपासना करनी चाहिये । 'योगक्षेम'-अप्राप्त वस्तका प्राप्त करना 'योग' कहलाता है। वे योग और क्षेम यद्यपि बल्यान प्राण और अपानके रहते हुए ही होते हैं, तो भी उनका कारण प्राण एवं अपान ही नहीं है। तो उनका कारण क्या है ? वे ब्रह्मके कारण ही होते हैं । अतः योगक्षेमरूपसे त्रहा प्राण और अपान-में स्थित है-इस प्रकार उसकी उपासना करनी चाहिये।

इसी प्रकार आगेके अन्य पर्यायों-में भी उन-उनके रूपसे ब्रह्मकी ही उपासना करनी चाहिये। कर्म ब्रह्मकी ही प्रेरणासे निष्पन्न होता है; अतः हार्योमें ब्रह्म कर्मरूपसे स्थित है-इस प्रकार उसकी उपासना करनी चाहिये। चरणोंमें गतिरूपसे और पायुमें विसर्जनरूपसे [प्रतिष्ठित समझकर उसकी उपासना करे]। इस प्रकार यह मानुषी-मनुष्योंमें

इदानीं त्रद्यण उपासनप्रकार ब्बोपासन- उच्यते---क्षेम इति प्रकारान्तताम वाचि | क्षेमो ना-पान्नणी समाग' मोपात्तपरिरक्षणम् | त्रह्म वाचि क्षेमरूपेण प्रतिष्ठित-मित्युपास्यम् । योगक्षेम इति, योगोऽनुपात्तस्योपादानम् , तौ द्दि योगक्षेमौ प्राणापानयोः सतो-भैवतो यद्यपि तयापि न प्राणा-पाननिमित्तावेव किं तर्दि त्रह्म-निमित्तौ; तसाद्रद्म योगक्षेमा-त्मना प्राणापानयोः प्रतिष्ठित-मित्युपास्यम् ।

एवम्रुत्तरेष्वन्येषु तेन तेना-त्मना ब्रह्मैवोपास्यम् । कर्मणो ब्रह्मनिर्वर्त्यरतवाद्वस्तयोः कर्मा-त्मना ब्रह्म प्रतिष्ठितमित्युपा-स्वम् । गतिरिति पादयोः । विम्रुक्तिरिति पायौ । इत्येता मानुषीर्मनुष्येषु भवा मानुष्यः

#### अनु० १०]

तचाकाश

व्रसंब

#### शाङ्करभाष्यार्थ

समाजाः, आध्यात्मक्यः समाजा आध्यात्मिक ज्ञानानि विज्ञानान्यपासनानी-त्यर्थः । तात्पर्य है । अथानन्तरं दैवीदैंव्यो देवेष समाजा उ-<देवी समाज्ञ' । त्रप्तिरिति च्यन्ते बुष्टी । बुष्टेरनादिद्वारेण वृत्ति-हेतुत्वादुब्रह्मैव तृप्त्यात्मना वृष्टौ व्यवस्थितमित्युपास्यम् । तथान्येषु तेन तेनात्मना ब्रह्मैवोपाखम् । तथा बलरूपेण विद्यति ॥ २ ॥ यशोरूपेण पश्चष । ज्योतीरूपेण नक्षत्रेषु । प्रजातिरमृतममृतत्व-प्राप्तिः पुत्रेण ऋणविमोक्षद्वारेणा-नन्दः सुखमित्येतत्सर्वम्रपस्यनि-ये सब मित्तं ब्रह्मैवानेनात्मनोपस्थे प्रति-ष्टितमित्यपास्यम् । सर्वे ह्याकाशे प्रतिष्ठितमतो यत्सर्वमाकाशे तद्वसैवेत्युपासम् ।

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

तसाचत

234

रहनेवाली समाज्ञा है, अर्थात यह समाज्ञा--ज्ञान-विज्ञान यानी उपासना है-यह इसका

अब इसके पश्चात देवी-देव-सम्बन्धिनी अर्थात देवताओंमें होने-वाळी समाज्ञा कही जाती है। तृति इस भावसे वृष्टिमें विहाकी उपासना करे ] । अनादिके द्वारा वृष्टि तृति-का कारण है। अतः तृतिरूपसे बहा ही इष्टिमें स्थित है-इस प्रकार उसकी उपासना करनी चाहिये। इसी प्रकार अन्य पर्यायोंमें भी उन-उनके रूपसे ब्रह्मकी ही उपासना करनी चाहिये। अर्घात बउरूपसे बियुत्में ॥ २ ॥ यशरूपसे पश्रओंमें, नक्षत्रोमें. प्रजाति ( पुत्रादि प्रजा ) अमृत-अर्थात पुत्र-द्वारा पितृऋणसे मुक्त होनेके द्वारा अमृतत्वकी प्राप्ति और आनन्द-सख निमित्तसे ही उपस्थके होनेवाले हैं; अत: इनके रूपसे ब्रह्म ही उपस्थमें स्थित है-इस प्रकार उसकी उपासना करनी चाहिये।

सब कुछ आकाशमें ही स्थित है। अतः आकाशमें जो कुछ है वह सब ब्रह्म ही है-इस प्रकार उपासना करनी चाहिये। तथा वह आकाश भी ब्रह्म ही है।

[ बल्ली ३

### तैत्तिरीयोपनिषद्

238

अतः वह सबकी प्रतिष्ठा ( आश्रय ) है--इस प्रकार उसकी उपासना करे। प्रतिष्ठा गुणवान् त्रक्षकी उपासना करनेसे उपासक प्रतिष्ठावान् होता है । ऐसा ही पूर्व सव पर्यायोंमें समझना चाहिये । जो-जो उसके अधीन फल है वह त्रक्ष ही है । उसकी उपासनासे पुरुष उसी फलसे युक्त होता है--ऐसा जानना चाहिये । यही बात ''जिस-जिस प्रकार उसकी उपासना करता है वह ( उपासक ) वही हो जाता है'' इस एक दूसरी श्रुतिसे प्रमाणित होती है ।

वह महः है-इस प्रकार उसकी उपासना करे । महः अर्थात् महत्त्व गुणवाळा है-ऐसे मावसे उसकी उपासना करे। इससे उपासक महान् हो जाता है। वह मन है-इस प्रकार उसकी उपासना करे। मननका नाम मन है। इससे वह मानवान्-मननमें समर्थ हो जाता है ।। ३।। वह नमः है-इस प्रकार उसकी उपासना करे । नमनका नाम 'नमः' है अर्थात् उसे नमन-गुणवान् समझ-कर उपासना करे । इससे उस उपासकके प्रति सम्पूर्ण काम-जिनकी कामना की जाय वे भोग्य विषय नत अर्थात् विनम्र हो जाते हैं।

सर्वेख प्रतिष्ठेत्युपासीत । प्रतिष्ठा-गुणोपासनात्प्रतिष्ठावान्भवति । एवं प्र्वेष्वपि यद्यत्तदधीनं फलं वद्रझैव वदुपासनात्तद्वान्भवतीति द्रष्टव्यम् । श्रुत्यन्तराच—"तं यथा यथोपासते तदेव भवति" इति ।

तन्मह इत्युपासीत । महो महत्त्वगुणवत्तदुपासीत । महान भवति । तन्मन इत्युपासीत । मननं मानवान्मवति मनः । मननसमर्थो भवति ॥ ३॥ तन्नम इत्युपासीत । नमनं नमो नमन-गुणवत्तद्यासीत । नम्यन्ते प्रह्ली-उपासित्रे भवन्त्यसा कामाः काम्यन्त इति भोग्या विषया इत्यर्थः ।

शाहरमाष्यार्थ

अनु० १०]

वह ब्रह्म है-इस प्रकार उसकी उपासना करे। ब्रह्म यानी सबसे वढा हुआ है-उस प्रकार उपासना करे । इससे वह ब्रह्मचान-ब्रह्मके-से गणगला हो जाता है। वह ब्रह्मका परिमर है-इस प्रकार उसकी उपासना करें । ब्रह्मका परिमर-जिसमें विद्यत्, बृष्टि, चन्द्रमा, आदित्य और अग्नि-ये पाँच देवता मृत्युको प्राप्त होते हैं उसे परिमर कहते हैं: अतः वाय ही परिमर है, जैसा कि ( "वायुर्वाव संवर्गः" इस ] एक अन्य श्रुतिसे सिद्ध होता है । वही यह बाय आकाशसे अभिन्न है, इसलिये आकाश ही ब्रह्मका परिमर है। अतः वायरूप आकाशकी 'यह ब्रह्मका परिमर है' इस भावसे उपासना करे।

इस प्रकार जाननेवाले इस उपासकके द्वेष करनेवाले प्रतिपक्षी— क्योंकि प्रतिपक्षी द्वेष न करनेवाले भी होते हैं इसलिये यहाँ 'द्वेष करनेवाले' यह विशेषण दिया गया है—मर जाते हैं अर्थात् प्राण त्याग देते हैं । तथा इसके जो अप्रिय आतृत्य होते हैं वे, द्वेष करनेवाले न होनेपर भी, मर जाते हैं ।

तह्र झेत्यपासीत । त्रझ परि-बृढतममित्युपासीत । त्रवावांस्तद्-गुणो भवति । तद्रझणः परिमर परिमर: इत्यपासीत । त्रद्यणः परिमियन्तेऽसिन्पश्च देवता विद्युदृष्टश्विन्द्रमा आदि-त्योऽग्निरित्येताः । अतो वायुः श्वत्यन्तरप्रसिद्धेः । स परिमरः एवायं वायुराकाशेनानन्य एष परिमर: इत्याकाशो ब्रह्मणः तमाकाशं वाय्यात्मानं ब्रह्मणः परिमर इत्युपासीत ।

एनमेवंविदं प्रतिस्पर्धिनो द्विषन्तोऽद्विषन्तोऽपि सपत्ना यतो भवन्त्यतो विशेष्यन्ते द्विषन्तः सपत्ना इति, एनं द्विषन्तः सपत्नास्ते परिम्रियन्ते प्राणाञ्ज-हति | किं च ये चाप्रिया अस म्रातृच्या अद्विषन्तोऽपि ते च परिम्रियन्ते | २३७

तैत्तिरीयोपनिषद

विली ३

'प्राणो वा अन्नं शरीरमन्ता-आत्मनोऽसंसा- दम्' इत्यारभ्याका-शान्तस कार्यस्ये-रित्वस्थापनम् वात्रात्रादत्वमुक्तम् । उक्तं नाम किं तेन ?

236

तेनैतत्सिद्धं भवति-कार्य-विषय एव भोज्यभोक्तत्वकृतः संसारो न त्वात्मनीति । आत्मनि तु आन्त्योपचर्यते ।

नन्वात्मापि परमात्मनः कार्य ततो युक्तस्तस्य संसार इति ।

नः असंसारिण एव प्रवेश-श्वतेः । "तत्सृष्ट्वा तदेवानुप्रावि-झतु" (तै० उ० २ । ६ । १ ) ह्यसंसा-इत्याकाशादिकारणस रिण एव परमात्मनः कार्येष्वतु-प्रवेशः श्रुयते । तसात्कार्यानु-प्रविष्टो जीव आत्मा पर एव असंसारी । सुद्वानुप्राविश्वदिति समानकर्तकत्वोषपत्तेश्व । सर्ग-

ही अन है और शरीर 10124 अन्नाद हैं' यहाँसे लेकर आकाशपर्यन्त कार्यवर्गका ही अन्न और अन्नादस्व प्रतिपादन किया गया है।

पूर्व - कहा गया है-सो इससे क्या हुआ ?

सिद्धान्ती-इससे यह सिद होता है कि भोज्य और भोक्ताके कारण होनेवाळा संसार कार्यवर्गसे ही सम्बन्धित है, वह आत्मामें नहीं हैः आत्मामें तो भान्तिवश उसका उपचार किया जाता है ।

पूर्व०-परन्तु आत्मा भी तो परमात्माका कार्य है। इसलिये उसे संसारकी प्राप्ति होना उचित ही है।

सिद्धान्ती-नहीं, क्योंकि प्रवेश-श्रति असंसारीका ही प्रवेश प्रति-पादन करती है । "उसे रचकर वह पीछेसे उसीमें प्रविष्ट हो गया'' इस श्रतिद्वारा आकाशादिके कारणरूप असंसारी परमारमाका ही कार्योंमें अनुप्रवेश सुना गया है । अतः कार्यमें अनुप्रविष्ट जीवारमा असंसारी परमात्मा ही है | 'रचकर पीछेसे प्रविष्ट हो गया' इस वाक्यसे एक ही कर्ता होना सिद्ध होता है । यदि

| -     | _    | 100   | - | ष्य  |    |
|-------|------|-------|---|------|----|
| - 211 | 1.50 |       |   |      | 21 |
|       | 100  | 12.62 |   | 1000 |    |
|       |      |       |   |      |    |

तत:

अनु० १० ] प्रवेशक्रिययोश्चेकश्वेत्कर्तो क्त्वाग्रत्ययो यक्तः । प्रविष्टस त भावान्तरापत्ति-रिति चेत ? नः

प्रवेशस्यान्यार्थत्वेन प्रत्याख्यातत्वात् । ''अनेन जीवे-नात्मना" (छा० उ० ६ । ३ २) इति विशेषश्चतेर्धर्मान्तरेणा-नुप्रवेश इति चेतु ? न;''तच्वमसि" इति पुनस्तद्भावोक्तेः । भावा-न्तरापन्नस्यैव तदपोहार्था संप-दिति चेतु ? नः "तत्सत्यं स आत्मा तत्त्वमसि" ( छा० उ० ६। ८-१६) इति सामानाधि-करण्यात ।

दृष्टं जीवस्य संसारित्वमिति चेत ?

देखिये ब्रह्मानन्दबङ्डी अनुवाक ६ का भाष्य ।

सप्ति और प्रवेशक्रियाका एक ही कत्ती होगा तभी 'क्त्वा' प्रत्यय होना यक होगा।

पूर्व ०- प्रवेश कर लेनेपर उसे दूसरे भावकी प्राप्ति हो जाती है-ऐसा माने तो ?

सिद्धान्ती-नहीं, क्योंकि प्रवेश-का प्रयोजन दसरा ही है-ऐसा पहले ही कहकर हम इसका निराकरण कर चुके हैं।\* यदि कहो कि ''अनेन जीवेन आत्मना'' इत्यादि विशेष श्रति होनेके कारण उसका धर्मान्तररूपसे ही प्रवेश होता है-तो ऐसा कहना ठीक नहीं; क्योंकि ''वह तू है'' इस श्रुतिद्वारा पुनः उसकी तद्रपताका वर्णन किया गया है। और यदि कहो कि भावाग्तर-को प्राप्त इए ब्रह्मके उस भावका निषेध करनेके छिये ही वह केवल दृष्टिमात्र कही गयी है तो ऐसी बात भी नहीं है; क्योंकि ''वह सत्य है, बह आत्मा है, वह तु है'' इत्यादि श्रतिसे उसका परमात्माके साथ सामानाधिकरण्य सिद्ध होता है। पूर्व ०-जीवका संसारित्व ्तो स्पष्ट देखा है।

तैत्तिरीयोपनिषव

280

### [बल्ली ३

जो

ठीक

सिद्धान्ती-नहीं, क्योंकि नः उपलब्धुरनुपलभ्यत्वात् । (जीव) सबका द्रष्टा है वह देखा नहीं जा सकता। संसारधर्मविशिष्ट आत्मोष-पूर्वo-सांसारिक धमोंसे युक्त लभ्यत इति चेत् ? आत्मां तो उपलब्ध होता ही है ? नः धर्माणां धर्मिणोऽव्यति-सिद्धान्ती-ऐसी बात नहीं है; क्योंकि धर्म अपने धर्मीसे अभिन रेकात्कर्मत्वानुपपत्तेः, उष्णप्र-होते हैं अतः वे उसके कर्म नहीं हो सकने, जिस प्रकार कि [ सूर्यके काशयोर्दाह्यप्रकाश्यत्वानुपपत्ति-धर्म ] उष्ण और प्रकाशका दाहात्व और प्रकाश्यत्व सम्भव नहीं है। वत् । त्रासादिदर्शनादुदुःखित्वा-यदि कहो कि भय आदि देखनेसे आत्माके दुःखिल आदिका अनुमान बनुमीयत इति चेत् ? नः त्रासा-होता ही है-तो ऐसा कहना भी ठीक नहीं; क्योंकि भय आदि दुःख देर्दुःखस्य चोपलम्यमानत्वान्नो-उपलब्ध होनेवाले होनेके कारण उपलब्ध करनेवाले [आत्मा] के धर्म नहीं हो सकते। पलब्धुधर्मत्वम् । पूर्व०-परन्तु ऐसा माननेसे तो कापिलक)णादादितर्कशास्त्र-कपिल और कणाद आदिके तर्क-विरोध इति चेत् ? शाखसे विरोध आता है । सिद्धान्ती-ऐसा कहना न; तेषां मुलाभावे वेद-नहीं; क्योंकि उनका कोई आधार न होनेसे और वेदसे विरोध होनेसे विरोधे च आन्तत्वोषपत्तेः। ज्रान्तिमय होना उचित ही है । श्रुति और युक्तिसे आत्माका असंसारित्व अत्युपपत्तिभ्यां च सिद्धमारम-सिद्ध होता है तथा एक होनेके नोऽसंसारित्वमेकत्वाच कारण भी ऐसा ही जान पडता है।

| -        | -              |          | 481                                                                                                                     |
|----------|----------------|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|          |                |          | Carl Carl Carl Carlos                                                                                                   |
| कथमेकत   | वमित्युच्यते-स | यश्रायं  | उसका एकत्व कैसे है ! सो सबका                                                                                            |
| पुरुषे   | यथासावादित्ये  | स        | सब पूर्ववत् 'वह जो कि इस                                                                                                |
| एक       | इत्येवमादि     | पूर्ववत् | उसका एकत्व कैसे है ? सो सबका<br>सब पूर्ववत् 'वह जो कि इस<br>पुरुषमें है और जो यह आदित्यमें<br>है एक हैं' इस वाक्यद्वारा |
| सर्वम् ॥ | 811            |          | बतलाया गया है ॥ ४ ॥                                                                                                     |

शाहरमाष्यार्थ

0.40

अनु० १०]

आदित्य और देहोपाधिक चेतनकी एकता जाननेवाले उपासकको मिलनेवाला फल

++

स य एवंवित् । अस्माछोकात्प्रेत्य । एतमन्नमय-मात्मानमुपसंकम्य । एतं प्राणमयमात्मानमुपसंकम्य । एतं मनोमयमात्मानमुपसंकम्य । एतं विज्ञानमयमात्मान-मुपसंकम्य । एतमानन्दमयमात्मानमुपसंकम्य । इमाँ-छोकान्कामाञ्ची कामरूप्यनुसंचरन् । एतत्साम गायन्नास्ते । हा ३ वु हा ३ वु हा ३ वु ॥ ५॥

वह जो इस प्रकार जाननेवाला है इस लोक ( टह और अटह विषय-समूह ) से निष्टत्त होकर इस अलमय आत्माके प्रति संक्रमण कर, इस प्राणमय आत्माके प्रति संक्रमण कर, इस मनोमय आत्माके प्रति संक्रमण कर, इस विज्ञानमय आत्माके प्रति संक्रमण कर तथा इस आनन्दमय आत्माके प्रति संक्रमण कर इन लोकोमें कामाली ( इच्छा-नुसार भोग भोगता हुआ ) और कामरूपी होकर ( इच्छानुसार रूप धारण कर ) विचरता हुआ यह सामगान करता रहता है—हा ३ नु हा ३ नु हा ३ नु ॥ ५ ॥

ते॰ उ॰ ३१-

### तैत्तिरीयोपनिषद्

अन्नमय आदिके क्रमसे आनन्द-मय आत्माके प्रति संक्रमण कर वह

[ वल्ली ३

यह सामगान करता रहता है। 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म' इस ऋचाके अर्यकी, इसकी विवरणभूता ब्रह्मानन्दवञ्जीके द्वारा विस्तारपूर्वक व्याख्या कर दी गयी थी। किन्तु उसके फलका निरूपण करनेवाले "बह सर्वज्ञ ब्रह्मखरूपसे एक साथ सम्पूर्ण भोगोंको प्राप्त कर लेता है" इस बचनके अर्थका विस्तारपूर्वक वर्णन नहीं किया गया था। वे भोग क्या ê ? उनका किन विषयोंसे सम्बन्ध है ? और किस प्रकार वह उन्हें ब्रह्मरूपसे एक साथ ही प्राप्त कर लेता है?--यह सब बतलाना है, अतः अब इसीका विचार आरम्भ किया जाता है---

तहाँ पूर्वोक्त विद्याकी शेषभूत पितापुत्रसम्बन्धिनी आख्यायिकामें तप ब्रह्मविद्याकी प्राप्तिका साधन बतलाया गया है; तथा आकाशपर्यन्त प्राणादि कार्यवर्गका अन्त और अन्नादरूपसे विनियोग एवं ब्रह्म-सम्बन्धिनी उपासनाओंका प्रतिपादन किया गया है । इसी प्रकार आकाशादि कार्यमेदसे सम्बन्धित

अन्नमयादिक्रमेणानन्दमयमा-त्मानम्रुपसंक्रम्यैतत्साम गाय-न्नास्ते।

सत्यं ज्ञानमित्यस्या ऋचोऽर्थो <sup>सोऽद्युते</sup> व्याख्यातो विस्त-<sup>सवांन्कामानिति</sup> रेण तदिवरणभूत-<sup>मीमांस्वते</sup> यानन्दवछचा । "सोऽक्नुते सर्वान्कामान्सइ त्रझणा विपश्चिता" (तै० उ० २।१।१) इति तस्यफलवचन-स्यार्थविस्तारो नोक्तः। के ते किंविषया वा सर्वे कामाः कर्य वा त्रझणा सह समञ्जुत इत्येत-इक्तव्यमितीदमिदानीमारभ्यते–

तत्र पितापुत्राख्यायिकायां पूर्वविद्याशेपभूतायां तपो त्रद्य-विद्यासाधनम्रुक्तम् । प्राणादेरा-काशान्तस च कार्यस्यान्नान्ना-दत्वेन विनियोगश्वोक्तः, त्रद्य-विषयोपासनानि च । ये च सर्वे

રપ્રર

#### शाङ्गरभाष्यार्थ

अनु० १० ]

एवं प्रत्येकके छिये नियत अनेक सावनोंसे सिद्ध होनेवाले जो सम्पर्ण भोग हैं वे भी दिखला दिये गये हैं। परन्तु यदि आत्माका एकत्व खीकार किया जाय तब तो काम और कामित्वका होना ही असम्मव होगा; क्योंकि सम्पूर्ण मेदजात आत्मखरूप ही है। ऐसी अवस्थामें इस प्रकार जाननेवाला उपासक ब्रह्मरूपसे किस प्रकार एक ही साथ सम्पूर्ण भोगोंको प्राप्त कर लेता है है सो बतलाया जाता है-उसका सर्वात्म-भाव सम्भव होनेके कारण ऐसा हो सकता है।\*

उसका सर्वात्मत्व किस प्रकार सम्मव है ? सो बतलाते हैं--पुरुष और आदित्यमें स्थित आत्माके एकत्वज्ञानसे उनके उत्कर्ष और अपकर्षका निराकरण कर आत्माके अज्ञानसे कल्पना किये हुए अन्नमयसे लेकर आनन्दमयपर्यन्त सम्पूर्ण कोशोंके प्रति संक्रमण कर जो सबका फलखरूप है उस अदृश्यादि धर्म-वाले खामाविक आनन्दस्ररूप

प्रतिनियतानेकसाधन-कामाः आकाशादिकार्यमेढ-साध्या विषया एते दक्षिंताः । एकत्वे कामकामित्वानुपपत्तिः । प्रनः भेदजातस्य सर्वस्थात्मभूतत्वात् । कथं युगपदुन्नसखरूपेण तत्र सर्वान्कामानेवंवित्समञ्जुत इत्यु-च्यते-सर्वात्मत्वोपपत्तेः। कथं सर्वात्मत्वोपपत्तिरित्याह-पुरुषादित्यस्थात्मैकत्वविज्ञानेना-पोद्योत्कर्षापकर्षावन्नमयाद्यात्मनो-ऽविद्याकल्पितान्क्रमेण संक्रम्या-ज्ञानमनन्तं नन्दमयान्तान्सत्यं ब्रह्मादृश्यादिधर्मकं खाभाविक-

# तात्पर्य यह है कि जो ब्रह्मकी अभेदोपासना करते-करते उससे तादात्म्य अनुभव करने लगता है वह सबका अन्तरारमा ही हो जाता है। इसलिये सबके अन्तरात्मस्वरूपसे वह सम्पूर्ण भोगोंको भोगता है।

[ बल्ली ३

### तैत्तिरीयोपनिषद्

अमूत, अभय, अद्वैत एवं अजन्मा, सल्य, ज्ञान और अनन्त ब्रह्मको प्राप्त हो इन मु: आदि होकोंमें संखार करता हुआ-इस प्रकार इन व्यवधानयुक्त पदोंसे इस वाक्यका है-किस प्रकार सञ्चार सम्बन्ध करता हुआ ? कामान्री-जिसको इच्छासे ही अन ग्राप्त हो जाय उसे कामाजी कहते हैं तथा जिसे इच्छासे ही [ इष्ट ] रूपोंकी प्राप्ति हो जाय ऐसा कामरूपी होकर सखार करता हुआ अर्थात् सर्वात्मभावसे इन लोकोंको अपने आत्मारूपसे अनुभव करता हुआ-क्या करता है ? इस सामका गान करता रहता है ।

समरूप होनेके कारण ब्रह्म ही साम है। उस सबसे अभिन्नरूप सामका गान--उच्चारण करता हुआ अर्थात् लोकपर अनुग्रह करनेके लिये आत्माकी एकताको प्रकट करता हुआ और उसकी उपासनाके फल अत्यन्त कृतार्थत्वका गान करता हुआ स्थित रहता है। किस प्रकार गान करता है--हा ३ वु ! हा ३ वु ! हा ३ वु ! ये तीन शब्द (अहो !' इस अर्थमें अत्यन्त विस्मय प्रकट करनेके लिये हैं ॥ ५ ॥

मानन्दमजममुतमभयमदत **4**60-भूतमापच इमाँछोकान्भुरादीन-नुसंचरन्निति व्यवहितेन संबन्धः। कथमनुसंचरन कामान्नी ? कामतोऽन्नमस्येति कामाञी । रूपाण्यस्येति कामतो तथा कामरूपी । अनुसंचरन्सर्वात्मने-माँछोकानात्मत्वेनान्रभवन्-किम् ? एतत्साम गायत्रास्ते। समत्वादत्रखैव साम सर्वा-ब्रह्मविदः साम. नन्यरूपं गायञ्झ-गानाभिष्रायः ब्दयस्नात्मैकत्वं प्र-ख्यापर्यंछोकानुग्रहार्थं तदिज्ञान-फलं चातीव कृतार्थत्वं गायना-स्ते तिष्ठति । कथम् ? हा ३ वु ! हा३चु! हा३चु! अहो इत्येतसिन्न-र्थेऽत्यन्तविसायख्यापनार्थम् ॥५॥ 

अनु० १०]

शाङ्करमाण्यार्थ

284

### त्रसवेचाद्वारा गाया जानेवाला साम

कः पुनरसौ विस्मयः ? | किन्तु वह विस्मय क्या है ! सो इत्युच्यते- | वतलाया जाता है---

अहमज्ञमहमन्नमहमन्नम् । अहमन्नादो ३ ऽहमन्नादो ३ ऽहमन्नादः । अह ९ ३ लोक कृ दह ९ ३ लोक कृ दह ९ ३ लोक कृ त् । अहमस्मि प्रथमजा ऋता ३ स्य । पूर्वं देवेभ्यो ऽमृतस्य ना ३ भायि । यो मा ददाति स इदेव मा ३ वाः । अहमन्नमन्नम-दन्तमा ३ जि । अहं विश्वं भुवनमभ्यभवा ३ म् । सुवर्न ज्योतीः य एवं वेद । इत्युपनिषत् ॥ ६ ॥

मैं अन्न ( मोग्य ) हूँ, मैं अन्न हूँ, मैं अन्न हूँ; मैं ही अनाद ( भोका ) हूँ, मैं ही अनाद हूँ, मैं ही अनाद हूँ; मैं ही खोकछत् ( अन्न और अनादके संघातका कर्ता ) हूँ, मैं ही खोकछत् हूँ, मैं ही खोकछत् हूँ । मैं ही इस सत्यासत्यरूप जगतके पहले उत्पन्न हुआ [ हिरण्यगर्भ ] हूँ । मैं ही देवताओंसे पूर्ववर्ता विराट् एवं अमृतत्वका केन्द्रखरूप हूँ । जो [ अन्नखरूप ] मुझे [ अनार्थियोंको ] देता है वह इस प्रकार मेरी रक्षा करता है, किन्तु [ जो मुझ अन्नखरूपको दान न करता हुआ खयं भोगता है उस ] अन्न भक्षण करनेवालेको मैं अन्नरूपसे भक्षण करता हूँ । मैं इस सम्पूर्ण मुवनका पराभव करता हूँ, हमारी अयोति सूर्यके समान नित्यप्रकाशखरूप है । ऐसी यह उपनिषद् [ न्नछ-विचा ] है । जो इसे इस प्रकार जानता है [ उसे पूर्वोक्त फल प्राप्त होता है ] । ६ ।।

अद्वैत आत्मा निरद्धनोऽपि निर्मछ अद्वैत आत्मा होनेपर भी सन्नहमेवान्नमन्नादश्च । किं चाह-मेव श्लोककुत् । श्लोको नामा-बान्नादयोः संघातस्तस्य कर्ता अन्नादके संघातको कहते हैं उसका

### तैत्तिरीयोपनिषद्

चेतनाबान् कर्ता हूँ । अथवा परार्थ यानी अन्नादके लिये होनेवाले अन्नका जो पारार्थ्यरूप हेतुके कारण ही अनेकात्मक है, मैं संघात करनेवाला हूँ । मूल्में जो तीन बार कहा गया है वह विस्मयत्व प्रकट करनेके लिये है ।

[ बल्ली ३

मैं इस ऋत—सत्य यानी मूर्चा-मूर्त्तरूप जगत्का 'प्रथमजा'-प्रथम उत्पन्न होनेवाळा (हिरण्यगर्भ) हूँ। मैं देवताओंसे पहले होनेवाळा और अमृतका नाभि यानी अमरत्वका मध्य (केन्द्रस्थान) हूँ; अर्यात् प्राणियोंका अमृतत्व मेरेमें स्थित है।

जो कोई अन्नरूप मुझे अन्नार्थियों-को दान करता है अर्थात् अन्नारम-भावसे मेरा वर्णन करता है वह इस प्रकार अधिनष्ट और यथार्थ अनस्ररूप मेरी रक्षा करता है। किन्तु जो समय उपस्थित होनेपर अन्नार्थियोंको मेरा दान न कर खयं ही अन मक्षण करता है उस अन्न मक्षण करनेबाले पुरुषको मैं अन्न ही खा जाता हूँ।

इसपर कोई बादी कहता है— यदि ऐसी बात है तब तो मैं सर्वात्मत्वप्राप्तिरूप मोक्षसे डरता हूँ; इससे तो मुझे संसारहीकी प्राप्ति

चेतनावान् । अन्नस्पैव वा परा-र्थस्यान्नादार्थस्य सतोऽनेकात्म-कस्य पाराथ्येन हेतुना संघात-इत् । त्रिरुक्तिविंस्मयत्वरूयाप-नार्था ।

अहमस्मि भवामि । प्रथमजाः प्रथमजः प्रथमोत्पन्न ऋतस्य सत्यस मूर्तामूर्तस्यास्य जगतः । देवेभ्यश्व पूर्वम् । अमृतस्य नाभि-रमृतत्वस्य नाभिर्मध्यं मत्संस्य-ममृतत्वं प्राणिनामित्यर्थः ।

यः कश्चिन्मा मामनमन्नार्थि-भ्यो ददाति प्रयच्छत्यन्नात्मना त्रवीति स इदित्थमेवमविनष्टं यथाभूतमावा अवतीत्यर्थः । यः पुनरन्यो मामदत्त्वार्थिभ्यः काले प्राप्तेऽन्नमत्ति तमन्नमदन्तं भश्च-यन्तं पुरुषमहमन्नमेव संप्रत्यांच भक्षयामि ।

अत्राहैवं तहिं विमेमि सर्वा-

त्मत्वप्राप्तेमोंक्षादस्तु संसार एव इससे तो मुझे संसारहीकी प्राप्ति

રપ્રદ

शाइरमाष्यार्थ

अनु० १०]

यतो म्रक्तोऽप्यहमन्नभूत आद्यः स्यामन्नस्य ।

एवं मा भैषीः संव्यवहार-विषयत्वात्सर्वकामाञ्चनस्य अती-त्यायं संव्यवहारविषयमन्नान्ना-दादिलक्षणमविद्याकृतं विद्यया त्रक्षत्वमापन्नो विद्वांस्तस्य नैव द्वितीयं वस्त्वन्तरमस्ति यतो विभेत्यतो न भेतव्यं मोक्षात् ।

एवं तहिं किमिदमाह-अह-मचमहमन्नाद इति ? उच्यते-यो-ऽयमन्नान्नादादिरुक्षणः संव्यव-हारः कार्यभूतः स संव्यवहार-मात्रमेव न परमार्थवस्तु । स एवंभूतोऽपि त्रह्यानिमित्तो त्रह्य-वद्याकार्यस्य त्रह्यानिमित्तो त्रह्य-वद्याकार्यस्य त्रह्यानिमित्तो त्रह्य-र्थम्रुच्यते । अहमन्नमहमन्नमह-मन्नम् । अहमन्नादोऽहमन्नादो-ऽहमन्नाद इत्यादि । अतो भया- हो [ यही अच्छा है ]; क्योंकि मुक्त होनेपर मैं भी अलमूत होकर अनका मक्ष्य होऊँगा ।

सिद्धान्ती— ऐसे मत उरो, क्योंकि सब प्रकारके भोगोंको भोगना यह तो व्यावहारिक ही है। विद्वान् तो ब्रह्मविद्याके द्वारा इस अविद्याकृत अन्न-अन्नादरूप व्यावहारिक विषय-का उछाड्वन कर ब्रह्मल्वको प्राप्त हो जाता है। उसके छिये कोई दूसरी बस्तु ही नहीं रहती, जिससे कि उसे भय हो। इसछिये तुझे मोक्षसे नहीं डरना चाहिये।

यदि ऐसी बात है तो भीं अन हूँ, मैं अस्नाद हूँ' ऐसा क्यों कहा डै---ऐसा प्रश्न होनेपर कहा जाता है-यह जो अल और अलादरूप कार्यभूत व्यवहार है वह व्यवहार-मात्र ही है-परमार्थवस्त नहीं है। वह ऐसा होनेपर भी ब्रह्मका कार्य होनेके कारण ब्रह्मसे प्रथक असत् ही है-इस आशयको लेकर ही ब्रह्मविद्याके कार्यभूत त्रह्मभावकी स्तुतिके लिये 'मैं अन हूँ, मैं अन हैं, मैं अन्न हूँ; मैं अनाद हूँ, मैं अन्नाद हैं, मैं अन्नाद हैं' इत्यादि कहा जाता है। इस प्रकार अविधाका नाश हो जानेके कारण ब्रह्मभूत

तैत्तिरीयोपनिषद्

[ वही ३

| विद्वान्को अविद्याके कारण होनेवाले भय आदि दोषका गन्ध भी नहीं होता ।

में अपने श्रेष्ठ ईश्वररूपसे विश्व यानी सम्पूर्ण मुवनका पराभव ( उपसंहार ) करता हूँ । जो ब्रह्मादि मूर्तो (प्राणियों) के द्वारा संमजनीय ( मोगे जाने योग्य ) है अथवा जिसमें मूत ( प्राणी ) होते हैं उसका नाम मुवन है । 'सुवर्न ज्योती:'-'सुव:' आदित्यका नाम है और 'न' उपमाके लिये है; अर्यात् हमारी ज्योति-हमारा प्रकाश आदित्यके समान प्रकाशमान है ।

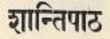
इस प्रकार इन दो बल्लियोंमें कही हुई उपनिषत् परमात्माका ज्ञान है। इस उपर्युक्त उपनिषत्को जो मृगु-के समान शान्त, दान्त, उपरत, तितिक्षु और समाहित होकर महान् तपस्या करके इस प्रकार जानता है उसे यह उपर्युक्त मोक्षरूप फछ प्राप्त होता है॥ ६॥

दिदोषगन्धोऽप्यविद्यानिमित्तो-ऽविद्योच्छेदाद्वस्रमुतस्य नास्तीति।

अहं विश्वं समस्तं भ्रुवनं भूतैः संभजनीयं त्रबादिभिर्भवन्तीति वासिन्भूतानीति भ्रुवनमम्यभवा-मभिभवामि परेणेश्वरेण स्वरू-पेण । सुवर्न ज्योतीः सुवरा-दित्यो नकार उपमार्थे । आदित्य इव सकुद्विभातमस्रदीयं ज्योती-ज्योंतिः प्रकाश इत्यर्थः ।

इति वछीद्वयविहितोपनिप-त्परमात्मज्ञानं तामेतां यथोक्ता-मुपनिषदं शान्तो दान्त उपरत-स्तितिक्षुः समाहितो सूत्वा मृगु-वत्तपो महदास्थाय य एवं बेद तस्येदं फलं यथोक्तमोक्ष इति ॥ ६ ॥

समाप्तेयं इष्णयजुर्वेदीया तैत्तिरीयोपनिषत् ॥ ----



ॐ इां नो मित्रः इां वरुणः । इां नो भवत्वर्यमा । इां न इन्द्रो बृहस्पतिः । इां नो विष्णुरुरुक्रमः । नमो ब्रह्मणे । नमस्ते वायो । त्वमेव प्रत्यक्षं ब्रह्मासि । त्वामेव प्रत्यक्षं ब्रह्मावादिषम् । ऋतमवादिषम् । सत्यमवादिषम् । तन्मामावीत् । तद्वक्तारमात्रीत् । आवीन्माम् । आवीद्वक्तारम् ॥

ॐ शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!

॥ हरिः ॐ तत्सत् ॥



औहरिः

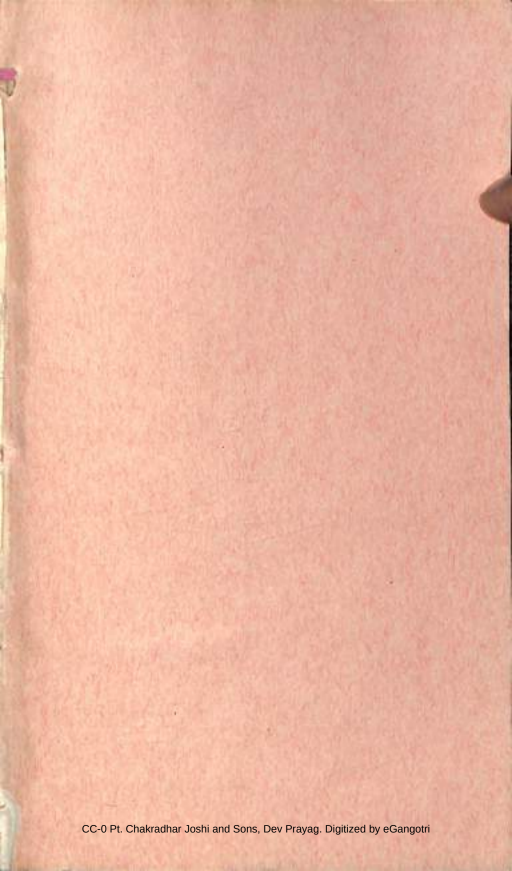
# मन्त्राणां वर्णानुक्रमणिका

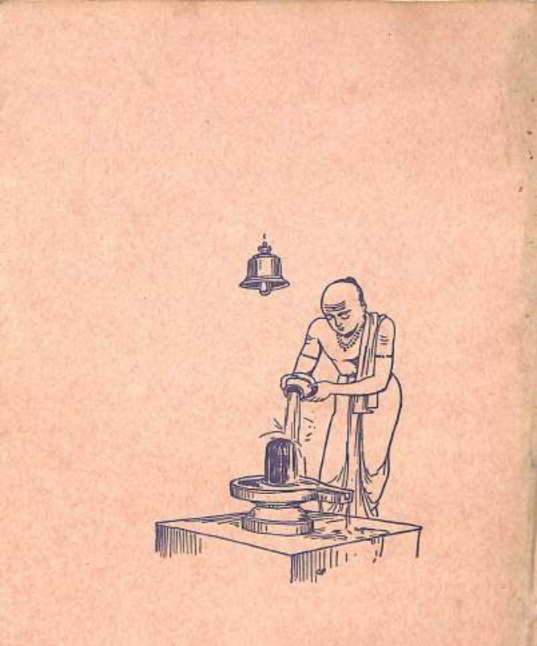
| मन्त्रप्रतीकानि             | वर्ल्डी | अनु० | मं० | ٨     |
|-----------------------------|---------|------|-----|-------|
| अषाध्यारमम्                 | 8       | 2    | ¥   | २७    |
| अन्तेवास्युत्तररूपम्        | 8       | R    | 2   | 20    |
| अन्नं न निन्धात्            | 2       | 6    | ٤   | २२६   |
| अन्नं न परिचक्षीत           | Ę       | 6    | ۶   | २२८   |
| अन्नं बहु कुर्वीत           | ş       | 2    | 8   | 255   |
| अन्ने ब्रहोति व्यजानात्     | 2       | 2    | 8   | 285   |
| अस्राद्वे प्रजाः प्रजायन्ते | 2       | 2    | 8   | १२४   |
| असदा इदमग्र आसीत्           | 5       | U    | 2   | 803   |
| अरुन्नेव स भवति             | R       | Ę    | 8   | 240   |
| अहं वृक्षस्य रेरिवा         | 8       | 20   | 8   | 44    |
| अइमन्नमहमन्नम्              | ş       | 20   | Ę   | 284   |
| आनन्दो ब्रह्मेति व्यजानात्  | ą       | Ę    | 8   | २२३   |
| ऋतं च स्वाध्यायप्रबचने च    | 8       | 9    | . १ | 58    |
| ओमिति ब्रह्म                | 8       | 6    | 8   | 40    |
| ॐ हां नो मित्रः             | 8       | 8    | 8   | 28    |
| कुर्वाणाचीरमात्मनः          | 8       | ¥    | 2   | 22    |
| तन्नम इत्युपासीत            | ą       | ę.   | ¥   | 230   |
| देवपितृकार्याभ्याम्         | 8       | 88   | R   | 100   |
| न कळन वस्तौ                 | ş       | 20   | 8   | 250   |
| नो इत्तराणि                 | \$      | 25   |     | 50    |
| पृथिव्यम्तरिक्षम्           | 8       | 6    | 8   | 48    |
| प्राणं देवा अनु प्राणन्ति   | R       | ş    | 8   | १२०   |
| प्राणो ब्रह्मेति व्यनानात्  | ş       | ş    | \$  | 250   |
| ब्रह्मविदाझोति परम्         | 2       | 8    | 8   | 90    |
| भीषास्माद्वातः पवते         | 9       | ٢    | 8   | 868   |
| भूर्मुवः सुवरिति            | 8       | ٩    | \$  | * * * |

|                               | ( २५१  | :)                                    |    |            |
|-------------------------------|--------|---------------------------------------|----|------------|
| श्रगुर्चे वार्काणः            | ,<br>1 | 8                                     | 8  | 71F        |
| मनो ब्रहोति व्यवानात्         | 2      | 1                                     | 8  | 855        |
| मइ इति ब्रह्म                 | ۶      | 4                                     | ş  | ¥?         |
| मह इत्यादित्यः                | ۶      | 4                                     | 2  | ¥\$        |
| य एवं वेद                     | 3      | to to                                 | 2  | २३०        |
| यतो वाचो निवर्तन्ते           | 9      |                                       | 8  | 205        |
| यतो वाचो निवर्तन्ते           | 7      | *                                     | ۶  | 255        |
| यश इति वशुपु                  | av     | १०                                    | ş  | 230        |
| यशो जनेऽसानि खाहा             | ٩      | 8                                     | ३  | 35         |
| यच्छन्दसामूषमो विश्वरूपः      | ۶      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | \$ | 45         |
| ये तत्र ब्राहाणाः संमर्शिनः   | 2      | 99                                    | ¥  | 60         |
| बायुः संधानम्                 | 8      | ą                                     | 2  | 20-        |
| विज्ञानं ब्रह्मेति व्यज्यनात् | 1      | 4                                     | 8  | 555        |
| विज्ञानं यहां तनुते           | 5      | 4                                     | \$ | 888        |
| वेदमनूच्याचार्यो              | 4      | 29                                    | 8  | 19.0-      |
| र्श नो मित्रः                 |        | 59 3                                  | 5  | 57         |
| शीक्षां व्याख्यास्यामः        |        | ः २                                   |    | <b>₹</b> 9 |
| ओत्रियस्य चाकामइतस्य          |        | 2 6                                   | 2  |            |
| <b>33 33</b>                  |        | 2 6                                   | Y  | 525        |
| स एको मनुष्यगन्धर्वाणाम्      | 5      | 1 0                                   | ۶  | 959        |
| स य एवंबित्                   | 2      | ę0                                    | ų  | 285        |
| स य एषोऽन्तईदये               | 8      | ٩                                     | *  | 86         |
| स यश्चायं पुरुषे              | 2      |                                       | ų  | \$25       |
| सह नौ यशः                     | ۶      | Ę                                     |    | 99         |
| सुवरित्यादित्ये               | \$     | Ę                                     | ٦  | 82         |
|                               |        |                                       |    |            |









मिलनेका पता-गीताप्रेस, गोरखपुर